**В.С. Немцев**

***Держись правды,***

***веры, любви***

*Двадцать проповедей*

*о плодоносной жизни верующих*

**Минск**

**«Церковь Пробуждение»**

**2017**

**Аннотация**

Повседневная жизнь истинных христиан является самым ярким свидетельством, указывающим на совершенство и любовь Господа Иисуса Христа, Который по милости подарил Своим последователям новую жизнь по вере. В данной книге представлены проповеди, которые призывают верующих не только называться, но и быть истинными последователями Христа через подражание Спасителю и приобретение с Его помощью самых важных добродетелей (любовь, истина, смирение, милосердие, прощение). Показаны пути достижения духовных побед для славы Божьей.

1. Быт.4:1-12 **Бойтесь равнодушия**

2. Быт.22:1-18 **Доверие Богу**

3. 4Цар.2:8-15 **Забота Бога о Своем народе через служителей**

4. Пр.24:17-20 **Высокий эталон**

5. Мф.6:31-33 **Величайший приоритет жизни**

6. Мф.20:20-28 **Высота служения**

7. Лк.14:7-11 **Что видит в нас Господь**

8. Ин.9:1-41 **Предубеждения — препятствие к познанию истины**

9. Ин.10:11-18 **Быть добрым служителем**

10. Ин.13:31-35 **Любовь между собою**

11. Деян.2:41-47 **Церковь, на которую надо равняться**

12. 1Пет.5:1-6 **Христианские отношения**

13. 1Ин.4:7 **Чудеса любви в браке**

14. 1Кор.16:14 **Семь граней любви в браке**

15. 2Кор.6:3-13 **Являть себя служителем Божьим**

16. Флп.3:7-15 **Победоносная жизнь во Христе**

17. 2Тим.1:7-14 **Знаю, в Кого уверовал**

18. Евр.12:1-4 **Помыслите о Претерпевшем**

19. Отк.2:1-5 **Первая любовь в браке**

20. Мф.25:31-46 **Осуждение за бездействие**

**Бойтесь равнодушия**

Быт.4:1-12: «1 **Адам познал Еву, жену свою; и она зачала, и родила Каина, и сказала: приобрела я человека от Господа.** 2 **И еще родила брата его, Авеля. И был Авель пастырь овец, а Каин был земледелец.** 3 **Спустя несколько времени, Каин принес от плодов земли дар Господу,** 4 **и Авель также принес от первородных стада своего и от тука их. И призрел Господь на Авеля и на дар его,** 5 **а на Каина и на дар его не призрел. Каин сильно огорчился, и поникло лице его.**6 **И сказал Господь Каину: почему ты огорчился? и отчего поникло лице твое?** 7 **если делаешь доброе, то не поднимаешь ли лица? а если не делаешь доброго, то у дверей грех лежит; он влечет тебя к себе, но ты господствуй над ним.** 8 **И сказал Каин Авелю, брату своему: *пойдем в поле*. И когда они были в поле, восстал Каин на Авеля, брата своего, и убил его.** 9 **И сказал Господь Каину: где Авель, брат твой? Он сказал: не знаю; разве я сторож брату моему?** 10 **И сказал *Господь*: что ты сделал? голос крови брата твоего вопиет ко Мне от земли;** 11 **и ныне проклят ты от земли, которая отверзла уста свои принять кровь брата твоего от руки твоей;**12 **когда ты будешь возделывать землю, она не станет более давать силы своей для тебя; ты будешь изгнанником и скитальцем на земле**».

«*Не бойся врагов – в худшем случае они могут тебя убить.*

*Не бойся друзей – в худшем случае они могут тебя предать.*

*Бойся равнодушных – они не убивают и не предают, но только с их молчаливого согласия существует на земле предательство и убийство*».

Авторство этой знаменитой фразы приписывается разным людям, но вероятнее всего оно принадлежит польскому писателю Б. Ясенскому (1901-1938), который взял эту фразу как эпиграф к своему роману «Заговор равнодушных» из стихотворения «Царь Питекантроп Последний», подписанный именем героя романа — Роберт Эберхардт. Не так важно, кто сказал эту фразу впервые (смысл ее присутствует во многих произведениях на разных языках мира в разные времена), но важно, что она ясно доносит библейскую мысль о том, что именно эгоизм, равнодушие и зависть являются самыми распространенными причинами зла человека. Это подтверждает одна из первых библейских историй, в которой описано проявление зла, приведшего к первому убийству.

 После изгнания Адама и Евы из Едемского сада родившиеся у них дети, конечно же, знали их историю и печальные последствия родительского непослушания Богу. Ева и Адам сами еще не до конца осознавали всю глубину последствий своего греха и отпадения от Бога. Еве было известно обетование Божье о рождении от семени жены Мессии, Который сокрушит голову дьявола и нанесет ему полное поражение после долгой вражды между семенем дьявола (слугами дьявола) и семенем жены (Мессией). Бог говорит змею: «**И вражду положу между тобою и между женою, и между семенем твоим и между семенем ее; оно будет поражать тебя в голову, а ты будешь жалить его в пяту**» (Быт.3:15). Этот стих называют «Протоевангелием», т.е. «Первым Евнгелием». Ева в смирении понимает, что Бог по милости Своей не лишил их дара рождения. Она понимает, что дети — это дар Божий. Но Ева, родив Каина, по своей наивности думала, что она родила обещанное Семя, о чем говорят имя Каин, происходящее от слова «*приобретение*», и слова Евы: «**Приобрела я человека от Господа**». Ева не могла тогда предположить, что обещанный Спаситель родится спустя тысячи лет.

Затем рождается Авель (в переводе означает «*дыхание*»): «2 **И еще родила брата его, Авеля**». Сыновья занимались обычными ремеслами: животноводством и земледелием, которые считались достойными и позволяли людям существовать в то время: «**И был Авель пастырь овец, а Каин был земледелец**». Их занятия отличались, чтобы они могли обмениваться товаром друг с другом. Авель выбрал такую профессию, которая максимально содействовала общению с Богом, содействовала размышлению и молитве. Не случайно и Моисей, и Давид держали овец и в уединении общались с Богом. Слово Божье часто приводит образы пастыря и овец.

На примере Каина и Авеля мы видим исполнение духовного Божьего закона, записанного в Гал.6:7,8: «**Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет: сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную**». Цепочка потери Божьих благословений для Адама и Евы была весьма трагической: один сын (Каин) убивает другого сына (Авеля); затем проклятый Каин женится, строит первый город, который называет именем своего сына (Енох); в его родстве появляется Ламех, который стал первым многоженцем («**и взял себе Ламех две жены**» — Быт.4:19); затем появляется первая песня Ламеха, в которой говорится о насилии и кровопролитии и в которой он сообщает своим женам Аде и Цилле, что он убил молодого человека в целях самозащиты. На Ламеха также ложится проклятие и т.д. и т.д.

Нам трудно себе представить все переживания Евы и Адама после убийства одного сына другим. Как много они пережили и с каким сожалением смотрели в свои прошлые времена, когда ослушались Господа, но ничего уже нельзя было исправить! Как ужасны последствия нераскаянного греха, как важно нам осознавать, что Бог поругаем не бывает! Когда мы читаем Быт.5, то необходимо помнить, что Енох и Ламех, которые упоминаются в главе 5, — это не те же самые люди, о которых шла речь в главе 4. Енох в Быт.5:18 представитель седьмого поколения от Адама (Иуд.14: «**О них пророчествовал и Енох, седьмой от Адама**…»), а не третьего, как в Быт.4:17. О Енохе из Быт.5:18 сказано, что он был забран Богом на небо и представлял собой прообраз будущего восхищения Церкви. Быт.5:24: «**И ходил Енох пред Богом; и не стало его, потому что Бог взял его**», потому что, как сказано в Евр.11:5, «**прежде переселения своего получил он свидетельство, что угодил Богу**». Эти люди были представителями потомства ***Сифа*** (имя *Сиф* означает «*замена*»), которого родила Ева после Каина и Авеля (Быт.4:25). В Быт.4:25,26 в качестве контраста проклятию семейства Каина представлено благословение благочестивого семейство Сифа, от которого родился Енос (означает «*хрупкий*»), после чего люди начали называть Бога именем Господа (Иеговы) и призывать имя Господа, т.е. верно поклоняться Ему. Мессия станет потомком именно Сифа. Из этого рода Сифа произошли Енох, Мафусал, Ламех и Ной. В Быт.5 содержится родословная Мессии от Адама до Сима — сына Ноя (это подтверждается и Лк.3:36-38).

От родителей Каин и Авель знали, что грешный человек может приблизиться к святому Богу только через кровь заместительной жертвы. Они знали, что в знак этого Богу нужно постоянно приносить жертвы, чтобы надеяться на Его милость. И Каин, и Авель приносят дары в жертву Богу, но дар Каина Бог не принял, а дар Авеля одобрил. Это вызвало зависть Каина и привело к страшному греху убийства брата: «3 **Спустя несколько времени, Каин принес от плодов земли дар Господу,** 4 **и Авель также принес от первородных стада своего и от тука их. И призрел Господь на Авеля и на дар его,** 5 **а на Каина и на дар его не призрел. Каин сильно огорчился, и поникло лице его.**6 **И сказал Господь Каину: почему ты огорчился? и отчего поникло лице твое?** 7 **если делаешь доброе, то не поднимаешь ли лица? а если не делаешь доброго, то у дверей грех лежит; он влечет тебя к себе, но ты господствуй над ним.** 8 **И сказал Каин Авелю, брату своему: *пойдем в поле*. И когда они были в поле, восстал Каин на Авеля, брата своего, и убил его**».

 Приношение Авеля было угодно Богу не потому, что это было животное, не потому, что это было лучшее из всего имеющегося у него, а потому, что он выполнил жертвоприношение с полным послушанием Божьей воли, которая была известна родителям и была передана детям. Это показывало смирение Авеля перед Богом, показывало его любовь к Богу и ревностное отношение к Создателю. Это показывало искренность и чистоту сердца Авеля, его стремление угодить Богу, его умаление перед Творцом, признание величия Божьего и признание того, что Бог во всем на первом месте. Авель совершил свое жертвоприношение с пониманием природы Бога, с пониманием милости Бога к нему, он имел Боговедение. Именно такое поклонение и такие жертвы угодны Господу:

Ос.6:6: «**Ибо Я милости хочу, а не жертвы, и Боговедения более, нежели всесожжений**».

1Цар.15:22,23: «**Послушание лучше жертвы и повиновение лучше тука овнов; ибо непокорность есть такой же грех, что волшебство, и противление то же, что идолопоклонство**».

Пс.4:6: «**Приносите жертвы правды и уповайте на Господа**».

Пс.50:19: «**Жертва Богу — дух сокрушенный; сердца сокрушенного и смиренного Ты не презришь, Боже**».

Евр.13:15,16: «**Итак будем через Него непрестанно приносить Богу жертву хвалы, то есть плод уст, прославляющих имя Его. Не забывайте также благотворения и общительности, ибо таковые жертвы благоугодны Богу**».

 Мы видим, что для Бога важно не то, ***что*** мы даем, а то ***как*** даем; не то, ***что*** мы приносим, а то с ***каким сердцем*** приносим; не то, ***что*** жертвуем Господу, а то, ***какое место отводим при этом Ему и себе***. Бог отверг дар Каина по очень важным причинам:

1. Его жертва говорила о ***непослушании***, Каин приносил жертву, которая не указывала на будущую милость и спасительное действие Господа, а приносил то, чего у него было много, приносил то, что хотел он, а не Бог.
2. В жертве Каина ***не было смирения и сокрушения***, он установил для себя сам свои правила и пренебрег верховенством Божьих повелений над человеческими. Он поступал ***как эгоист***, для которого его «я» было в центре Вселенной, при этом он сам, а не Бог, стоял на троне жизни, Каин любовался больше собою и своей жертвою, чем воздавал славу Господу.
3. В приношении Каина были ***безразличие и небрежность*** в деле Божьем; он не понимал природы Бога, не трепетал перед Творцом, не готовился к приношению дара, а принес то, что попало под руку и что было ближе всего; в его сердце не было любви к Богу; его безразличие не позволяло провести важную грань между Принимающим и приносящим.

Именно по этим важным причинам Бог отвергает дар Каина, Он не нуждается в таких «человеческих подачках», при которых все совершается формально, а сердце далеко отстоит от Бога. Такие жертвы не терпит Господь: «**К чему Мне множество жертв ваших? говорит Господь. Я пресыщен всесожжениями овнов и туком откормленного скота, и крови тельцов и агнцев и козлов не хочу. Когда вы приходите являться пред лице Мое, кто требует от вас, чтобы вы топтали дворы Мои? Не носите больше даров тщетных: курение отвратительно для Меня; новомесячий и суббот, праздничных собраний не могу терпеть: беззаконие — и празднование! Новомесячия ваши и праздники ваши ненавидит душа Моя: они бремя для Меня; Мне тяжело нести их. И когда вы простираете руки ваши, Я закрываю от вас очи Мои; и когда вы умножаете моления ваши, Я не слышу: ваши руки полны крови. Омойтесь, очиститесь; удалите злые деяния ваши от очей Моих; перестаньте делать зло; научитесь делать добро, ищите правды, спасайте угнетенного, защищайте сироту, вступайтесь за вдову. Тогда придите — и рассудим, говорит Господь. Если будут грехи ваши, как багряное, — как снег убелю; если будут красны, как пурпур, — как волну убелю. Если захотите и послушаетесь, то будете вкушать блага земли; если же отречетесь и будете упорствовать, то меч пожрет вас: ибо уста Господни говорят**» (Ис.1:11-20).

 Мы видим, как опасны эгоизм и безразличие! Быть эгоистом означает не только делать то, что желаешь, но и возвести свои желания и свою систему ценностей в закон, игнорируя и отвергая Бога и Его вечные истины. При этом Каин борется с Богом, он ставит свои амбиции выше Божьей воли, он желает доказать, что его система ценностей (а не искренняя вера его брата в Божьи истины) должна превозноситься Богом. Поэтому он и убивает Авеля, убивает «**за то, что дела его были злы, а дела брата его праведны**.» (1Ин.3:12). В этом причина всех падений, всех войн, всех проклятий. Эгоизм и безразличие, пренебрежительное отношение к Богу приводит к целой цепи других грехов: *к зависти* (было ущемлено его самолюбие, потому что Бог принял жертву Авеля, а его жертву — нет); *к злу* (Каин противится Божьей оценке и желает установить свою правду, несмотря на то, что стало совершенно очевидным его пренебрежительное отношение к Богу); *к убийству* (насильственный способ установления своей цели); *ко лжи* (он безразличен к Богу и потому обман для него является удобным оправданием его ценностей: он не считает, что должен отвечать за кого-то, он уверен, что он — центр Вселенной и что все, включая Бога, что-то ему должны). Все это ведет к полному проклятию как закономерному итогу всех действий.

Безразличие и эгоизм заслоняют Каину суть происходящего. Он не понимает своей опасности, он не слышит многократные предупреждение любящего Бога и на пользуется возможностью покаяния для остановки во грехе: «6 **И сказал Господь Каину: почему ты огорчился? и отчего поникло лице твое?** 7 **если делаешь доброе, то не поднимаешь ли лица? а если не делаешь доброго, то у дверей грех лежит; он влечет тебя к себе, но ты господствуй над ним**». Бог еще до совершения убийства предупреждает Каина и дает ему шанс остановиться. Бог как бы говорит Каину: «Посмотри в свое сердце. Если делаешь добро, то ты будешь радостен и будешь принят Мною, а если не делаешь добро, то ты опускаешь глаза, грех и худые мысли лежат у дверей твоего сердца, грех влечет тебя к себе, но ты должен господствовать над ним, ты должен победить его». Бог предлагает Свое исцеление от греховной зависимости, но Каин не принимает его. Зависть, зло, безразличие привели к коварному и зверскому убийству. И далее, после всего этого Бог взывает к совести Каина за судьбу брата, но тот не принимает ответственности и в безразличии снимает с себя ответственность и вину, что ведет к полному отвержению от лица Господня: «9 **И сказал Господь Каину: где Авель, брат твой? Он сказал: не знаю; разве я сторож брату моему?** 10 **И сказал *Господь*: что ты сделал? голос крови брата твоего вопиет ко Мне от земли;** 11 **и ныне проклят ты от земли, которая отверзла уста свои принять кровь брата твоего от руки твоей;**12 **когда ты будешь возделывать землю, она не станет более давать силы своей для тебя; ты будешь изгнанником и скитальцем на земле**».

Это одно из самых печальных расставаний человека с Богом в Библии. Этот урок — сильное напоминание всем нам сегодня о смертельной опасности эгоизма, гордости, зависти и безразличия. Формула этих пороков выражена в словах: «**Разве я сторож брату моему**?»

Печально, что мы часто недооцениваем силу человеческого безразличия и, что особенно важно, ***своего*** безразличия. Ежедневно умирают тысячи людей и большинство из них идут в ад из-за неверия, а мы равнодушно живем среди своих соседей, среди своих коллег по учебе и работе, молчим и не доносим им самые важные истины о спасении через веру в Господа. Мы в равнодушии скрываем от них то самое важное и ценное в жизни человека, что нам по милости открыл Господь. Разве это не равнодушие, разве это не эгоизм? Есть столько много церквей, столько много миссий и братств, столько много организаций по благовестию, но все меньше людей приходит к Господу и все труднее становится человеку прийти к живой вере, потому что мы мало проявляем любви и участия в их судьбах. Один служитель Божий сказал: «*Развелось столько много братств, что почти умерли братские чувства и отношения*». Мы проходим в своей жизни через такие ситуации, когда явно попирается правда, когда искажается истина Божья, но не выступаем в ее защиту, потому что это требует усилий и борьбы с грехом, а нам хотелось бы избежать этого и жить спокойно. При этом мы спокойно предаем Христа и Его истину, заявляя о своем нейтралитете. Разве это не равнодушие, разве это не эгоизм? В вопросах истины нет нейтралитета. Можно согласиться с американским писателем двадцатого века Митчелом Уилсоном, который сказал: «*Равнодушие есть наивысшая жестокость*».

 Мы можем равнодушно пройти мимо нужды брата или сестры, который так остро сейчас нуждается в нашей помощи и в нашей поддержке; мы можем не заметить того, что предали своих друзей равнодушием и не поддержали их или не простили их, когда для них было важно даже самое простое слово поддержки и проявление элементарного внимания и снисходительности. Мы можем оправдать свои действия многими аргументами, придумать сотни причин для оправдания бездействий, но при этом не приложить никакого усилия, чтобы исправить хотя бы что-то незначительное, чтобы подставить свое плечо под житейское бремя брата и сестры и изменить хоть на каплю баланс сил в этом мире в пользу любви, милосердия, снисходительности. Разве это не равнодушие, разве это не эгоизм? Конечно, мы не можем помочь всем, многие проблемы мы решить не в силах, мы не можем обогреть любовью всех людей планеты, но важно это сделать для ближних, для своих по вере. Для этого важно желание и реальные действия. «*Желание — полужизнь, равнодушие — полусмерть*», — отмечал известный ливанский писатель Халиль Джебран (1883-1931).

Мы вслед за людьми мира сего, к большому сожалению, часто глухи к многочисленным трагедиям людей и часто не ощущаем боль их ран, потому что в безразличии живем только своими заботами и событиями до тех пор, пока горе и боли не коснутся нас самих. Разве это не равнодушие, разве это не эгоизм? Разве не поступаем мы тогда так, как некогда поступал Каин: «9 **И сказал Господь Каину: где Авель, брат твой? Он сказал: не знаю; разве я сторож брату моему?**». «Разве я должен делать что-то по улучшению духовного состояния церкви или даже по устройству Дома молитвы, ведь есть служители, есть ответственные, есть другие братья и сестры? Это не мои проблемы, это их проблемы, пусть сами и решают, а я тут при чем?» — это каинистское отношение к делу Божьему. При таком отношении мы как бы говорим устами Каина: «**Разве я сторож брату моему?**». Но именно христиане должны быть сторожами своих братьев и сестер, даже и более того — быть готовыми положить за них души свои, потому что церковь — это духовная семья детей Божьих, а в любой хорошей семье боль одного должна становится болью всех, а радость одного должна быть общей радостью.

*Известен такой случай, когда на спортивных соревнованиях для инвалидов в Сиэтле в забеге на 100 метров участвовали 10 человек. После старта они, хотя и медленно, приближались к финишу и каждый хотел победить. Вдруг один участник упал и от обиды заплакал. Все остальные девять остановились, один подошел к нему обнял и утешил. Они все вместе взялись за руки и вместе дошли до финиша. Стадион долго аплодировал им стоя. Прошло много лет, многие люди не помнят олимпийских чемпионов, не помнят многих знаменитостей, а этот случай вошел яркой страницей в историю как великая победа смирения над тщеславием, снисходительности над эгоизмом, любви над равнодушием.* Вот так должны поступать христиане в истинной церкви: не бежать без оглядки к своей славе, а поднимать упавших и вместе идти к финишу земной жизни за небесными благами.

Свеча ничего не теряет, а только приобретает, если от ее пламени зажглась другая свеча. Наша жизнь во Христе, наше поведение в церкви и вне церкви — это не только наше личное дело, но это еще и дело Божье:

Рим.12:15: «**Радуйтесь с радующимися и плачьте с плачущими**».

1Кор.12:26: «**Посему, страдает ли один член, страдают с ним все члены; славится ли один член, с ним радуются все члены**».

Для равнодушия и ненависти в Слове Божьем есть самое строгое предупреждение: «**Всякий, ненавидящий брата своего, есть человекоубийца; а вы знаете, что никакой человекоубийца не имеет жизни вечной, в нем пребывающей**» (1Ин.3:15). Таким первым человекоубийцей был Каин. И если в начале человеческой истории эгоизм и равнодушие привели к убийству человека и родного по крови брата, то при Первом Пришествии Христа это привело к тому, что смерти был подвержен наш Спаситель, святой Сын Божий Иисус Христос, Которого равнодушная и слепая толпа променяла на разбойника Варавву, когда на предложение Пилата отпустить Иисуса в честь праздника кричала: «**Смерть Ему! а отпусти нам Варавву**» (Лк.23:18). Почему был слеп народ? Потому что в его сердце был эгоизм (а что даст *мне* Христос *сейчас*?) и безразличие к правде (они в злобе требовали свободу для разбойника и готовы были наказать невинного Христа, потому что все шло по Божьему плану, а не по их сценарию). Равнодушие ужасно. Верно заметил французский философ Эммануэль Мунье (1905-1950): «*Мир погибнет от равнодушия*». Мать Тереза отмечала, что «*величайший грех человека — это не ненависть, а равнодушие к своим братьям*».

Перед Вторым Пришествием духовное равнодушие приведет церкви к духу Лаодикии, когда самое страшное состояние таких христиан характеризуется словами «**ни холоден, ни горяч**» (Отк.3:15). Во время Второго Пришествия равнодушие и эгоизм приведут к тому, что «**тогда соблазнятся многие, и друг друга будут предавать, и возненавидят друг друга**») (Мф.24:10). Меня пугает здесь слово «многие», которое заставляет бодрствовать и молиться, чтобы мы не были причислены к ним.

В Новом Завете Авель описывается как первый мученик и первый праведник, который был послушен Богу и угодил Ему своим смиренным и послушным сердцем: «**Верою Авель принес Богу жертву лучшую, нежели Каин; ею получил свидетельство, что он праведен, как засвидетельствовал Бог о дарах его; ею он и по смерти говорит еще**» (Евр.11:4). Можно убить человека, но нельзя убить его веру, нельзя убить его душу, которая предана Богу, нельзя лишить его вечной жизни с Господом, которая наступит после воскресения праведных. Это напоминает нам о разных судьбах в вечности смиренных и гордых; благоговеющих пред Богом и Его величием и эгоистичных, самонадеянных и безразличных к судьбам других.

 Жертвоприношение Авеля — это прообраз заместительной смерти Агнца Божьего, Который взял на Себя грех мира и наш грех. И для нас очень важно сегодня сохранять веру в то, что Господь умер за нас, что Он спас нас не по нашим делам, а по милости, что Он ходатайствует за нас, что Он хранит смиренных и сокрушенных сердцем до встречи с Ним. Для нас важно изгонять с Божьей помощью из нашего сердца всякую нечистоту, особенно зависть, эгоизм, равнодушие. Очистить наши сердца может только Господь, Которому мы должны вручить всю свою жизнь и стать Его соработниками для труда в смирении, ревности и в полном доверии Ему. Мы сами себя очистить не можем, поэтому важно верой вручать себя в руки Господа. Бог может и желает дать нам все, что нам нужно, нам важно позволить Ему сделать все это. Для этого важно иметь полное доверие Ему и Его Слову, иметь общение с Ним в молитвах, общение через чтение Слова для постижения глубин Писания, чтобы познавать природу Христа и по верным критериям преображаться в Его образ. На примере Каина и Авеля мы можем видеть, какие жертвы принимает от нас Господь. Господу не нужны ни туки овнов, ни продукты земледелия, ни наши деньги и другие материальные богатства, ни даже наши дела сами по себе, потому что Он как Всемогущий создатель и Обладатель всего сущего может Сам сотворить для Себя все, Он имеет все в избытке. Господь ждет от нас искренней ответной любви, которая не достигается силой. Господь никогда не будет силой требовать любви от нас; Он не будет силой требовать трепета и благоговения перед Его величием; Он не будет силой заставлять нас быть искренними, ревностными, избегать безразличия и ставить Его всегда и во всем на первое место. Это человек должен сделать сам добровольно, из любви к Богу и из благодарности к тому, что Спаситель совершил для нас, умирая на кресте Голгофы для искупления наших грехов. Господу нужны мы сами, наши сердца, наша любовь к Нему, наше благоговение и трепет при поклонении, наше осознание чудной зависимости от любящего Творца, наша ревность в служении Ему, наше искреннее отношение любви к Его чадам и нашим братьям и сестрам, наше смирение и сокрушение, наше осознание прекрасной зависимости друг от друга как детей Его семьи и осознание ответственности друг за друга. Богу как Царю Вселенной и нашему Творцу угодно, когда мы ставим Его на подобающее место и свергаем себя с трона. Это важно понять ***нам***, это важно для ***нас***, потому что величие Бога не изменится от нашего неверного представления о Нем, но наше неверное представление о Боге, наш эгоизм, наша уверенность и наше безразличие удаляют нас от Господа, лишают нас и наших потомков полноты Его благословений, ведут к трагическим судьбам на земле и к потере вечности. Неверное понимание Бога и неверная оценка своего места в жизни ведет к равнодушию, которое убивает наши души, делает их мертвыми для Бога. Русский писатель А.П. Чехов (1860-1904) был прав, когда утверждал: «*Равнодушие — это паралич души, преждевременная смерть*». Будем помнить, что Бог испытывает сердца и внутренности (Пс.7:10), «**и нет твари, сокровенной от Него, но все обнажено и открыто пред очами его; Ему дадим отчет**» (Евр.4:13). Будем чутки к Его голосу.

 Итак, извлечем ***духовные уроки*** из исследуемого текста Писания:

 ***Бог принимает из нашей земной жизни только те деяния, которые исходят из смирения и трепета перед Его величием при полном умалении нашего безразличия и нашей значимости***.

 Для того чтобы наши жертвы Богу были угодны Ему, необходимо:

1. Смотреть на желание Господа и на Его волю, ставить Его на трон жизни, низвергая свое «я», жить не по своими мерками ценностей, а только по Божьими, осознавая, что все остальное является не только бесполезным, но и может приводить к духовному убийству нашего внутреннего человека.

2. Постоянно осознавать, что Бог принимает от нас только такую жертву, которая исходит из любящего, чистого и сокрушенного сердца, и очищать свое сердце от зависти, эгоизма и безразличия, проявляя искреннюю радость за успехи других и боль за боли других, проявляя смирение перед Божьим величием, преклонение в страхе и трепете перед Тем, Кто действительно определяет наши судьбы на земле и в вечности.

3. Бояться быть равнодушным к Богу и Божьему делу, умерщвлять свое равнодушие ревностным служением Богу и своим по вере, ревновать и переживать за каждого брата и сестру, осознавая то, что любя их искренним и чистым сердцем мы любим нашего Господа, в руках Которого находятся наши судьбы и судьбы наших детей.

Итак, ***ревностно очищай свое сердце от зависти, эгоизма и безразличия, чтобы приношения твоей жизни были приняты Богом и вели к благословению***. Аминь.

**Доверие Богу**

Быт.22:1-18: «1 **И было, после сих происшествий Бог искушал Авраама и сказал ему: Авраам! Он сказал: вот я.** 2 **Бог сказал: возьми сына твоего, единственного твоего, которого ты любишь, Исаака; и пойди в землю Мориа и там принеси его во всесожжение на одной из гор, о которой Я скажу тебе.** 3 **Авраам встал рано утром, оседлал осла своего, взял с собою двоих из отроков своих и Исаака, сына своего; наколол дров для всесожжения, и встав пошел на место, о котором сказал ему Бог.** 4 **На третий день Авраам возвел очи свои, и увидел то место издалека.** 5 **И сказал Авраам отрокам своим: останьтесь вы здесь с ослом, а я и сын пойдем туда и поклонимся, и возвратимся к вам.** 6 **И взял Авраам дрова для всесожжения, и возложил на Исаака, сына своего; взял в руки огонь и нож, и пошли оба вместе.** 7 **И начал Исаак говорить Аврааму, отцу своему, и сказал: отец мой! Он отвечал: вот я, сын мой. Он сказал: вот огонь и дрова, где же агнец для всесожжения?** 8 **Авраам сказал: Бог усмотрит Себе агнца для всесожжения, сын мой. И шли далее оба вместе.** 9 **И пришли на место, о котором сказал ему Бог; и устроил там Авраам жертвенник, разложил дрова и, связав сына своего Исаака, положил его на жертвенник поверх дров.** 10 **И простер Авраам руку свою и взял нож, чтобы заколоть сына своего.** 11 **Но Ангел Господень воззвал к нему с неба и сказал: Авраам! Авраам! Он сказал: вот я.** 12 **Ангел сказал: не поднимай руки твоей на отрока и не делай над ним ничего, ибо теперь Я знаю, что боишься ты Бога и не пожалел сына твоего, единственного твоего, для Меня.** 13 **И возвел Авраам очи свои и увидел: и вот, позади овен, запутавшийся в чаще рогами своими. Авраам пошел, взял овна и принес его во всесожжение вместо сына своего.** 14 **И нарек Авраам имя месту тому: Иегова-ире. Посему и ныне говорится: на горе Иеговы усмотрится.** 15 **И вторично воззвал к Аврааму Ангел Господень с неба** 16 **и сказал: Мною клянусь, говорит Господь, что, так как ты сделал сие дело, и не пожалел сына твоего, единственного твоего,** 17 **то Я благословляя благословлю тебя и умножая умножу семя твое, как звезды небесные и как песок на берегу моря; и овладеет семя твое городами врагов своих;** 18 **и благословятся в семени твоем все народы земли за то, что ты послушался гласа Моего**».

 Мы живем с вами в самое неопределенное и запутанное время, когда все (нравственность, вера, экономка, политика, экология и жизнь всех людей на земле) находится как бы на тектоническом сдвиге, на изломе, когда мы все отчетливее видим проявление признаков Пришествия Христа. Всякая неопределенность и всякие глобальные перемены пугают человека, иногда этому страху и панике поддаются и верующие люди. А что будет с нами завтра или через год? Как нам остаться верными Господу? Как сегодня должна вести себя церковь? Все эти вопросы волнуют христиан. Современный христианский писатель Филип Янси верно заметил: «*Жизнь всегда будет полна обстоятельств, внушающих страх: если не болезнь, то финансовые трудности; если не нищета, то одиночество; если не одиночество, то неудачи. В таком мире существует единственный выбор: бояться Бога или бояться всего остального, доверять Богу или не доверять ничему*». Чтобы не потерять душевный мир и не потеряться в наступающих глобальных изменениях, нам, несовершенным людям, необходимо иметь твердое ***упование*** на совершенного Бога. Нам необходимо уметь ***доверять*** Тому, Кто создал нас, спас и усыновил, Кто в свое время придет на эту землю и восхитит Своих к Себе. Большинство проблем в нашей жизни происходит от маловерия и нехватки доверия Богу. Не все мы можем понять сегодня, но, как верно заметил Блаженный Августин: «*Будем же верить, если не можем уразуметь*». В твердом доверии Богу ярким примером и образцом для нас является жизнь и вера Авраама, который является отцом всех верующих. Об Аврааме говорит все Писание. Бог заключил Свой завет с людьми через Авраама, и этот завет переносится на всех верующих:

Гал.3:6-9: «**Так Авраам поверил Богу, и это вменилось ему в праведность. Познайте же, что верующие суть сыны Авраама. И Писание, провидя, что Бог верою оправдает язычников, предвозвестило Аврааму: в тебе благословятся все народы. Итак верующие благословляются с верным Авраамом**».

 В повествовании о героях веры об Аврааме высочайшей духовной поэзией звучат слова о его уповании на совершенство Божьей воли и уповании на Господа, о твердости его веры:

Евр.11:8-19: «**Верою Авраам повиновался призванию идти в страну, которую имел получить в наследие, и пошел, не зная, куда идет. Верою обитал он на земле обетованной, как на чужой, и жил в шатрах с Исааком и Иаковом, сонаследниками того же обетования; ибо он ожидал города, имеющего основание, которого художник и строитель Бог. Верою и сама Сарра (будучи неплодна) получила силу к принятию семени, и не по времени возраста родила, ибо знала, что верен Обещавший. И потому от одного, и притом омертвелого, родилось так много, как много звезд на небе и как бесчислен песок на берегу морском. Все сии умерли в вере, не получив обетований, а только издали видели оные, и радовались, и говорили о себе, что они странники и пришельцы на земле; ибо те, которые так говорят, показывают, что они ищут отечества. И если бы они в мыслях имели то отечество, из которого вышли, то имели бы время возвратиться; но они стремились к лучшему, то есть к небесному; посему и Бог не стыдится их, называя Себя их Богом: ибо Он приготовил им город. Верою Авраам, будучи искушаем, принес в жертву Исаака и, имея обетование, принес единородного, о котором было сказано: в Исааке наречется тебе семя. Ибо он думал, что Бог силен и из мертвых воскресить, почему и получил его в предзнаменование**».

 Имел ли Авраам слабости как человек, имел ли он недостатки? Безусловно, имел. Например в ситуации, когда он, не посоветовавшись с Богом, решил по своей человеческой мудрости обезопасить себя и научил Сару, чтобы она сказала египтянам, что она является сестрой Авраама, а не женой, поставив тем самым ее под большую опасность: «**Когда же он приближался к Египту, то сказал Саре, жене своей: вот, я знаю, что ты женщина, прекрасная видом; и когда Египтяне увидят тебя, то скажут: это жена его; и убьют меня, а тебя оставят в живых; скажи же, что ты мне сестра, дабы мне хорошо было ради тебя, и дабы жива была душа моя чрез тебя**» (Быт.12:11-13). Только вмешательство Бога защитило Авраама и Сару от беды, потому что Бог видел сердце Авраама и через это учил его доверять Всевышнему во всем. Сила Авраама была не в его человеческой мудрости, а в том, что он всегда доверял Господу, всегда, везде и во всем подчинялся Его совершенной воле. В чем проявлялось это доверие, и какие уроки мы можем извлечь для себя?

 Во-первых, Авраам *не был привязан к земному и материальному и готов был пожертвовать всем временным благополучием ради будущих вечных ценностей*. Господь дает повеление Аврааму: «**И сказал Господь Авраму: пойди из земли твоей, от родства твоего и из дома отца твоего в землю, которую Я укажу тебе; и Я произведу от тебя великий народ, и благословлю тебя, и возвеличу имя твое, и будешь ты в благословение; Я благословлю благословляющих тебя, и злословящих тебя прокляну; и благословятся в тебе все племена земные. И пошел Аврам, как сказал ему Господь; и с ним пошел Лот. Аврам был семидесяти пяти лет, когда вышел из Харрана. И взял Аврам с собою Сару, жену свою, Лота, сына брата своего, и все имение, которое они приобрели, и всех людей, которых они имели в Харране; и вышли, чтобы идти в землю Ханаанскую; и пришли в землю Ханаанскую**» (Быт.12:1-5). Авраам не был бедным человеком, ему было что терять, у него было и имение, и слуги. Но он доверяет Богу, он верит в то, о чем будет сказано в Писании через две тысячи лет, он верит, что воля Божья «**благая, угодная и совершенная**» (Рим.12:2); «**что любящим Бога, призванным по Его изволению, все содействует ко благу**» (Рим.8:28); что «**сберегший душу свою потеряет ее; а потерявший душу свою ради Меня** (Господа) **сбережет ее**» (Мф.10:39). Он верил всем сердцем, что для того, чтобы от его жизни был обильный плод, ее нужно полностью вручить Богу. Он верит, что Божьи духовные ценности превосходят ценности материальные, что бессмысленно собирать себе сокровища на земле, где «**моль и ржа истребляют и где воры подкапывают и крадут**» (Мф.6:20), что нужно искать «**прежде Царства Божия и правды Его**» (Мф.6:33), а остальное Бог приложит. Нам важно понять, что если мы не отвяжем свое сердце от земного, мы не сможем быть прочно соединены с небесами, потому что «**где сокровище ваше, там будет и сердце ваше**» (Мф.6:21). Материальные привязанности закабаляют. У одного мудрого человека спросили: *«Кто в жизни сей кажется печальнейшим более всех?» – Он отвечал: «Тот, кто полагает все благополучие в обладании многими богатыми вещами: он тысячекратно сокрушается заботами, чтобы желаемое получить, получивши же печалится, как бы не лишиться его».*

 Нам сегодня трудно представить, как Авраам в возрасте 75-и лет оставляет все родство, спокойную жизнь и идет, не зная, куда, но твердо веря, что Бог ведет к совершенному: «**Верою Авраам повиновался идти в страну, которую имел получить в наследие, и пошел, не зная, куда идет**» (Евр.11:8). Авраам сделал свой выбор в пользу вечного над временным, он смотрел не на трудности, а на Бога, он смотрел не на скитания, а на будущий небесный город, он стремился «**к лучшему, то есть к небесному; посему и Бог не стыдится их, называя Себя их Богом: ибо Он приготовил им город**» (Евр.11:16); он «**ожидал города, имеющего основание, которого художник и строитель Бог**» (Евр.11:10). Авраам был блаженным, потому что верил в невидимое, он исполнил то блаженство, о котором Господь Иисус Христос скажет сомневающемуся Фоме: «**Ты поверил, потому что увидел Меня; блаженны невидевшие и уверовавшие**» (Ин.20:29).

 В жизни каждого верующего есть постоянный выбор: служить Богу или себе; искать Божьего или своего; собирать сокровища на небе или на земле; положиться на Господа и в Нем искать защиту и крепость или же полагаться на свою мудрость, на человеческие связи, на деньги, власть и т.д. Авраам имел твердое упование на Господа, и потому его не связывали земные ценности. Сила Авраама была в вере, в абсолютном доверии Богу. Он мог оставить земные удовольствия и заменить их на терпение в трудностях и скитаниях, на печали и скорби ради будущих благ. От такого живого доверия Богу рождается полное послушание Богу, а от послушания рождается спокойствие и мир в сердце. Доверие не избавляет от скорбей, но дает силу переносить их, и эта сила и мера скорбей регулируется Богом, Который, с одной стороны, говорит, что «**в мире будете иметь скорбь, но мужайтесь: Я победил мир**» (Ин.16:33), а с другой стороны, говорит, что «**верен Бог, Который не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и облегчение, так чтобы вы могли перенести**» (1Кор.10:13).

 Для Авраама было важным отдать приоритет вечному и небесному над земным. Нельзя любить никакой любовью, кроме вечной любви, самое главное — вечность, если нет вечности, то нет и никакого глубокого смысла жизни, «**если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков**» (1Кор.15:19). Этот выбор бескомпромиссный, он должен произойти до того, как Бог подвергнет самым суровым испытаниям. Если наше сердце привязано цепями к земному, то в решающих испытаниях разорвать эти цепи будет практически невозможно. Авраам смотрел в вечность и потому послушался Бога и был готов к исполнению Его воли до наступления самых суровых испытаний. Для человека очень сложно жить вечным, сложно не быть связанным земными ценностями. Все мы живем ради исполнения каких-то целей и планов. Но если в этих планах в центре нет Бога, то нас ждет бесконечное разочарование, угнетение, депрессия и полный крах в конце жизни. Августин справедливо учил: «*Господи, Ты для Себя создал нас, и мы не будем иметь покоя до тех пор, пока не успокоимся в Тебе Самом*». Верующий человек должен быть человеком одной цели — служение Богу и жизнь Его будущим Царством. Люди ошибочно думают, что они могут служить Богу и маммоне, что они могут одной ногой стоять в церкви, а другой —в мире, что они могут быть хозяевами своей судьбы на земле и получить блаженство в вечности. Это — самый большой обман. «**Имея пропитание и одежду, будем довольны тем**» (1Тим.6:8). Важно полностью вручить себя Богу на земле, чтобы иметь блаженство в вечности. Бог желает сделать нас счастливыми, а наша задача — дать Ему такую возможность своим согласием на исполнение Его совершенной воли. Нам важно довериться своему Творцу, Который знает нас лучше, чем мы сами знаем себя. Богу нужны мы, наши сердца. Христианский писатель Макс Лукадо ярко высказал эту мысль: «*Миру нужно только твое лучшее, Богу нужен ты весь*». «*Мы должны отдать в распоряжение Господу то, что не можем удержать, для того, чтобы потом получить то, что не сможем потерять*», — пишет Джим Эллиот (1927-1956), один из пяти миссионеров, которые были убиты индейцами дикого племени. Авраам отдал все земное и получил то, что никогда не потеряет, получил великую славу в вечности.

 *Во-вторых, доверие Авраама Богу проявлялось в том, что он ставил волю Божью выше человеческих рассуждений, опыта и человеческих ценностей*.

 Это особенно ярко проявилось в испытании Авраама, когда Бог повелел ему принести в жертву Исаака. Казалось, что это испытание было сверх человеческих сил. По-человечески, это казалось безумием. Как может любящий Бог давать такие жестокие повеления? Но Бог не человек, чтобы творить зло, и Авраам это прекрасно понимает и верит в то, что Бог имеет более совершенный план, чем может помыслить человек своим ограниченным разумом. Тот, кто любит, тот доверяет, и кто доверяет, тот любит. Авраам любил Бога и полностью доверял Его совершенству и тому, что Бог любит Авраама и имеет самые совершенные цели. Легко ли это давалось Аврааму? Сложно ли было выполнить повеление Бога? «**Бог сказал: возьми сына твоего, единственного твоего, которого ты любишь, Исаака; и пойди в землю Мориа и там принеси его во всесожжение на одной из гор, о которой Я скажу тебе**». Сколько переживаний и болей прошло через сердце Авраама! Бог, Который дал ему единственного сына, сейчас желает отнять его. При этом Авраам лишается не только сына, но и обетования, что в Исааке ему наречется семя и что через него будет великое потомство. Бог знает и говорит, что Авраам любит этого сына более всего и более всех на земле. Может, Господь ошибся, может, это надо проверить, переспросить, может, можно выпросить другую судьбу? Разве легко перенести такую потерю единственного сына, которого Авраам и Сарра ожидали так много лет? Как будут смотреть на это люди, которые будут говорить: «Ну, где же твой Бог?!» Но в том и состояла сила веры Авраама, что он Бога любил больше всех и доверял Ему больше всего. Он не пытается оспаривать Божью мудрость человеческими доводами, но в смирении принимает волю Божью. Это был «выпускной экзамен» для прошедшего ранее школу доверия Богу. Он уверен в том, что в этом есть воля Божья, исполнение которой приведет к благу, что Бог больше всего и выше всего. Он верил, что если Бог допустит физическую смерть сына, то Он воскресит его, и это доверие Бог воспринимал как уже совершенное Авраамом действие: «**Верою Авраам, будучи искушаем, принес в жертву Исаака и, имея обетование, принес единородного, о котором было сказано: в Исааке наречется тебе семя. Ибо он думал, что Бог силен и из мертвых воскресить, почему и получил его в предзнаменование**» (Евр.11:17-19).

 Казалось бы, что такое повеление Бога для Авраама противоречит всему здравому смыслу, ведь вера не требует неразумных поступков. Да, вера не есть только разум, но и неразумной веры не бывает. У Бога не может быть неправды и того, что отдаляет человека от Него. Бог никогда не допускает бесполезную боль или бессмысленное страдание верующему, который искренне пребывает в Нем. Верующие не должны впадать в крайности и принимать свои желания и свои фантазии за волю Божью. Дьявол может обманывать и пытаться вводить в заблуждение детей Божьих, используя их гордость и тщеславие и направляя их в ложное русло. Честолюбие может проявляться в формах, когда свои желания выдаются за волю Божью со словами: «Мне Бог сказал» или: «Мне было явлено свыше». Выдавать свои мечтания и планы за волю Божью, бежать впереди Бога, а потом в молитвах и постах просить, чтобы Бог дал сил исполнить намеченное — это огромное обольщение. Есть великие слова молитвы: «Да будет воля Твоя», которые должны сопровождать все наши просьбы. Сердце, произносящее такие слова с полным доверием Богу, имеет крепость и мужество, имеет мир и покой, потому что отдает все в руки всемогущего Бога. Горячие головы и холодные сердца не способны решать проблемы. Истинное доверие всегда построено на правильных взаимоотношениях с Богом. Оно не утверждает в самоуверенности, что Бог на моей стороне, но в смирении становится на сторону Бога и познает Его волю через Писание, через молитву и пост, через совесть, через других людей, через обстоятельства, через понимание истинной природы Бога. Сначала вопроси Господа, познай Его волю, а потом уверенно действуй. Авраам имел самые близкие отношения с Богом и был уверен в Божьей воле. Истинное доверие обращается не к своему опыту, а обращается к Богу, как это делал Апостол Павел, со словами смирения, трепета и готовности исполнить любое Его повеление «**Господи! что повелишь мне делать?**» (Деян.9:6).

 Так бывает, что наш ограниченный разум не всегда может постичь Божью волю. Она постигается в Духе Святом, постигается духовным знанием, ведением от Бога. Прекрасно об этом сказал Иоанн Златоуст: «*Вера не принимает умозаключений не потому, что они безрассудны, но потому, что она* ***превосходит*** *всякое размышление*». Так часто бывает, что то, что плотскому разуму кажется поражением или провалом, Бог использует для самых эффективных побед: грехопадение Адама Бог посредством величайшей жертвы на кресте направил на то, чтобы верующие в Него имели более высокое положение детей Божьих, чем Адам; братья продают Иосифа в рабство, а Бог использует Иосифа, чтобы спасти их и все колена Израиля; фараон осуждает младенцев Израиля на смерть, а Бог использует дочь фараона, чтобы воспитать и подготовить Моисея для гибели египтян, преследующих детей Божьих; распятие Христа на кресте Бог Своей любовью направляет для высшего блага спасения людей; страдания многих мучеников веры Бог использует как семя для привлечения многих к спасению; ревностный характер Савла при гонениях Бог направляет для благовестия язычникам при обращении Павла. «**Нет мудрости, и нет разума, и нет совета вопреки Господу**», — сказано в Пр.21:30. Мы не знаем всех путей Господних, но мы, как Авраам, должны твердо доверять тому, что Бог поступит самым совершенным образом со Своими детьми, Которых Он никогда не оставит одних без помощи и защиты. Если мы полностью отдали себя Богу, Бог никогда не отдаст нас никому и проведет через все испытания к славе в вечности. Апостол Павел так говорит об этом: «**Что же сказать на это? Если Бог за нас, кто против нас? Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?**» (Рим.8:31,32). В духовных поступках разум должен последовать вере, а не вера разуму, потому что познание воли Божьей не есть плод нашего разума, но есть плод веры, которая утверждается на твердом основании истин Святого Божьего Слова.

 Нам сегодня трудно понять, почему добрые люди болеют и умирают, а злые живут и благоденствуют; почему искренние сестры молятся о семье, а ее все нет; почему Бог посылает огненные испытания одним и не дает это другим. Только в вечности мы поймем всю полноту Божьей благости и любви к нам во всех Его действиях, и там точно каждый скажет: «Благодарим тебя, Господи, что таким образом вел меня, потому что только Ты знаешь, что мне во благо, и потому то, что я считал наказанием, было самым лучшим врачеванием».

*Одна очень любящая Бога сестра рассказала мне историю об одной молитве со своей подругой. Подруга предложила ей молиться о скорейшем замужестве, потому что ее лучшие годы уже прошли, и оставалось надеяться только на милость Божью. Сестра ответила подруге: «Я считаю великой милостью Божьей то положение, которое имею в Нем, и я имею мир в сердце, осознавая, что данной мне благодати Божьей довольно для полноты земной жизни, а все остальные сокровища откроются в вечности». После этого ее подруга перестала охотно молиться вместе с ней, потому что эта нужда о замужестве сделалась для нее идолом, обладала ею и закрывала более высокие полученные блага: быть дитем Божьим и невестой Христа.*

 Мы часто хотим быть смиренными, но без трудностей; терпеливыми, но без скорбей; добродетельными, но без усиленного труда; успешными, но без подчинения воле Божьей. Но так не бывает.

 Истинное упование на Бога исходит из того, что Бог не совершает ошибок и что Он обещает каждому из нас, что не оставит и не покинет ни одного Своего чада.

 Истинное упование на Бога открывает дверь для получения полноты благодати и для раскрытия возможностей человека. Вера Авраама давала ему силы исполнить то, что казалось невозможным. При этом было полное единство с Богом, полное доверие Богу и готовность исполнить самое трудное поручение Господа. Полное доверие Богу появляется при условии тесного общения с Ним, когда мы получаем способность познавать истинный характер Божий и осознавать Его любовь к нам. Так было у Авраама. Он, как говорил известный миссионер Гудзон Тейлор, имел духовное ведение о том, что «*Христос либо Господин всего, либо вовсе не Господь*». Он ждал великого от Бога, потому что делал великое для Бога в смирении сердца. Авраам всегда был готов к любым испытаниям, потому что вручил свою судьбу Господу и руководствовался Его мудростью. Его жизнь всегда текла под непосредственным управлением Божьим, поэтому Он мог распознавать духовный голос Отца Небесного. Он из пережитого времени понимал, что происходило с ним. Исполнение Божьей воли глубже открывало ему природу Бога и умение распознавать Его волю. Его доверие исходило из уверенности в Божьем благословении. Авраам не только верил, но и действовал по вере, пока Бог не остановил его, признав его сердце верным. Это важно было не для Бога, Он и так знал сердце Авраама, это было важно для Авраама, чтобы он еще более доверялся Господу после гласа с небес о страхе Божьем: «**И простер Авраам руку свою и взял нож, чтобы заколоть сына своего.** 11 **Но Ангел Господень воззвал к нему с неба и сказал: Авраам! Авраам! Он сказал: вот я.** 12 **Ангел сказал: не поднимай руки твоей на отрока и не делай над ним ничего, ибо теперь Я знаю, что боишься ты Бога и не пожалел сына твоего, единственного твоего, для Меня.** 13 **И возвел Авраам очи свои и увидел: и вот, позади овен, запутавшийся в чаще рогами своими. Авраам пошел, взял овна и принес его во всесожжение вместо сына своего.** 14 **И нарек Авраам имя месту тому: Иегова-ире. Посему и ныне говорится: на горе Иеговы усмотрится**».

 На вопрос сына о том, «**где же агнец для всесожжения?**», он ответил «**Бог усмотрит Себе агнца**». По сути в этот кульминационный момент было сказано: «Я не знаю, где агнец, но верю, что Бог знает». «**Бог усмотрит**». В этих словах сокрыто твердое доверие Богу и то, что повествование уже делает акцент не на гору, где Авраам доверился Богу, а на верность Самого Бога. В уповании на Бога речь не идет о беспечности и ничегонеделанье, а о смирении под Божью волю и действиях сообразно ей. Нужны не только внутренние убеждения, но и действенное послушание, о чем сказано в Иак.2:21, 22: «**Не делами ли оправдался Авраам, отец наш, возложив на жертвенник Исаака, сына своего? Видишь ли, что вера содействовала делам его, и делами вера достигла совершенства?**». Истинное упование — это действие по воле Божьей, а не игнорирование важных вещей и не пассивность по принципу: «Все будет в порядке», это — ясное видение реальной действительности и протягивание рук к Богу в действии. Авраам не закрывает глаза на действительность, он идет не слепым доверием, он видит реальное положение вещей и направляет свой взгляд на Бога, Который могущественнее всех нужд.

Речь идет не о том, чтобы верить всему, а о том, чтобы верить Господу. Только вера Божья приносит жизнь через смерть; нищету превращает в богатство; смирение — в возвышение.

 Авраамом не обладают страх, суета и озабоченность, он не теряет самообладания в общении с сыном, но черпает силы в Боге и говорит Исааку: «**Бог усмотрит Себе агнца для всесожжения, сын мой**». Авраам исполнял то, о чем пишет Апостол Петр: «**Все заботы ваши возложите на Него, ибо Он печется о вас**». (1Пет. 5:7). Любовь Авраама к Богу изгоняет страх. Бог всегда бодрствует и заботится о нас, поэтому мы не должны поражаться страхом и паникой, как это было с учениками Христа в лодке при буре, когда Господь сказал им: «**Что вы так боязливы, маловерные**» (Мф.8:26.). Он, по сути, сказал: «Как Человек Я уснул, но Бог никогда не спит, Он всегда хранит Своих детей».

 *В-третьих, доверие Авраама Богу проявлялось в том, что он в смирении сам исполнял Божью волю, сам нес свое бремя и не надеялся на других* *людей, сам в смирении отдавал самое дорогое для исполнения воли Божьей.*

 Нам важно понять свою слабость и беспомощность без Господа, иногда лишиться своих надежд, а также понять людские слабости, чтобы доверять Ему во всем. Американский проповедник Пол Вошер сказал: «*Благословенна слабость, которая отбрасывает нас к Богу и исцеляет от всякой надежды на самого себя или на другого человека*». Мы можем и должны доверять людям, но только тем, которые полностью доверяют Богу. *Трудно доверять людям, которые не доверяют Богу. Есть такая мудрость: «Будьте осторожны, когда голый человек предлагает вам рубашку!».* Но есть такие ситуации, в которых можно доверяться только одному Богу и самому исполнять Его волю, жертвуя самым драгоценным в земной жизни. В случае с Авраамом мы видим, что он не перекладывает свое бремя на жену, на слуг, не пугает будущими трудностями сына Исаака, но сам исполняет Божью волю до конца, поднимаясь с сыном на гору, обещая сопровождающим возвратиться с Исааком. «3**Авраам встал рано утром, оседлал осла своего, взял с собою двоих из отроков своих и Исаака, сына своего; наколол дров для всесожжения, и встав пошел на место, о котором сказал ему Бог.** 4 **На третий день Авраам возвел очи свои, и увидел то место издалека.** 5 **И сказал Авраам отрокам своим: останьтесь вы здесь с ослом, а я и сын пойдем туда и поклонимся, и возвратимся к вам.** 6 **И взял Авраам дрова для всесожжения, и возложил на Исаака, сына своего; взял в руки огонь и нож, и пошли оба вместе.** 7 **И начал Исаак говорить Аврааму, отцу своему, и сказал: отец мой! Он отвечал: вот я, сын мой. Он сказал: вот огонь и дрова, где же агнец для всесожжения?** 8 **Авраам сказал: Бог усмотрит Себе агнца для всесожжения, сын мой. И шли далее оба вместе**». Авраам готов отдать для Бога самое дорогое, он готов отдать сына, оставив ранее ценности этого мира и свое хорошее положение. «*Процветание, —* пишет Клайв Льюис*, — привязывает человека к миру. Он чувствует, что "нашел в нем свое место", тогда как на самом деле это мир находит свое место в нем*». Авраам заполнил все свое сердце Богом и смирился перед Ним. Господь возвышает смиренных. Д. Муди писал об уроках и благословении смирения: «*Моисей провел сорок лет в царском дворце, думая, что он был "кем-то"; затем он прожил сорок лет в пустынной местности и понял, что без Бога он "никто"; и наконец, в течение еще сорока лет он видел, как "никто" может быть "кем-то" вместе с Богом*».

 Авраам был постоянен в доверии. Он начал доверять Богу во всем и всегда продолжает доверять ему во всех сферах жизни. Что помогало Аврааму пройти такое тяжкое испытание? Он возложил тяготы своей ситуации на Господа, полностью доверился Ему, и Бог послал утешение и дал силы все преодолеть. Авраам понимал, что ни дьявол и никто из людей не может повредить ему, если не допустит Господь, а Господь все допускает только ко благу. Это является важным духовным уроком для нас. Дьявол желает сегодня запугать невесту Христа, загнать ее в угол, сделать ее трусливой и убегающей от трудностей. Но Господь напоминает нам, что ничего не совершается без Его воли и что Он сохранит и приготовит Свою невесту для брачного пира, о котором сказано в Откровении: «**Возрадуемся и возвеселимся и воздадим Ему славу; ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя. И дано было ей облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых**» (Отк.19:7,8). Подражая вере Авраама, мы, начав доверять Богу, должны доверять Ему всегда, везде и во всем, потому что только Он управляет всей Вселенной и всеми обстоятельствами нашей жизни. Бог прославил верного Авраама, поклявшись Самим Собой, намекая на то, что Бог готов умереть в Личности Сына, чтобы Его обетование исполнилось для всякого верующего в Господа: «**И вторично воззвал к Аврааму Ангел Господень с неба** 16 **и сказал: Мною клянусь, говорит Господь, что, так как ты сделал сие дело, и не пожалел сына твоего, единственного твоего,** 17 **то Я благословляя благословлю тебя и умножая умножу семя твое, как звезды небесные и как песок на берегу моря; и овладеет семя твое городами врагов своих;** 18 **и благословятся в семени твоем все народы земли за то, что ты послушался гласа Моего**». Тогда Авраам еще не знал, что на этом месте будет построен Иерусалимский Храм, а недалеко от этого места Сын Божий совершит жертву искупления за все великое потомство верующих во Христа. Такой высоты Авраам удостоился через твердое упование на Господа во всех испытаниях. Господь знает, как прославится через нас в последнее время. Важно только, чтобы мы были верными Ему во всем и тверды духом, потому что твердого духом Он хранит «**в совершенном мире**» (Ис.26:3).

 Итак, отметим в ***заключение***:

 ***Полное доверие Богу при исполнении Его воли всегда приводит к великим духовным победам***. Для достижения побед необходимо:

1. Не привязывать свое сердце к земным благам и быть готовыми пожертвовать всеми земными ценностями ради будущих вечных благ.
2. Поставить волю Божью выше всякой человеческой мудрости и исполнять ее во всех обстоятельствах.
3. В смирении и уповании на Божье совершенство и Его защиту нести свое бремя, отдавая все самое драгоценное для Господа.

 Итак, ***доверься совершенной Божьей воле, чтобы победить все временные земные испытания и страхи и получить великое воздаяние***. Аминь.

**Забота Бога о Своем народе через служителей**

4Цар.2:8-15: «8 **И взял Илия милоть свою, и свернул, и ударил ею по воде, и расступилась она туда и сюда, и перешли оба посуху.** 9 **Когда они перешли, Илия сказал Елисею: проси, что сделать тебе, прежде нежели я буду взят от тебя. И сказал Елисей: дух, который в тебе, пусть будет на мне вдвойне.** 10 **И сказал он: трудного ты просишь. Если увидишь, как я буду взят от тебя, то будет тебе так, а если не увидишь, не будет.** 11 **Когда они шли и дорогою разговаривали, вдруг явилась колесница огненная и кони огненные, и разлучили их обоих, и понесся Илия в вихре на небо.** 12 **Елисей же смотрел и воскликнул: отец мой, отец мой, колесница Израиля и конница его! И не видел его более. И схватил он одежды свои и разодрал их на две части.** 13 **И поднял милоть Илии, упавшую с него, и пошел назад, и стал на берегу Иордана;** 14 **и взял милоть Илии, упавшую с него, и ударил ею по воде, и сказал: где Господь, Бог Илии, - Он Самый? И ударил по воде, и она расступилась туда и сюда, и перешел Елисей.** 15 **И увидели его сыны пророков, которые в Иерихоне, издали, и сказали: опочил дух Илии на Елисее. И пошли навстречу ему, и поклонились ему до земли**».

 Кто забывает прошлое, того может забыть будущее. Преемственность поколений в духовном служении является чрезвычайно важной задачей для сохранения детьми Божьими веры в Господа и для умножения плодов для Его славы. Преемственность поколений держит Церковь Христову в единстве, любви и истине, сохраняет все накопленные духовные богатства. Мы всегда входим в чей-то труд, потому что не мы начинали христианскую Церковь, а апостолы Христа, а мы в своих поместных церквах уже используем то богатство, которое передано нам через Священное Писание, через практику исполнения Слова, через анализ ошибок, падений и подъемов; через накопленный опыт по исполнению заповедей Христа. Это же относится и к каждой поместной церкви. Наш Господь Иисус Христос, посылая учеников для труда на ниве Божьей, говорит о том, что они не являются первыми в этом труде, потому что впереди них прошли пророки, включая Иоанна Крестителя, затем прошел Сам Господь, посеяв зерна и подготовив жатву: «**Я послал вас жать то, над чем вы не трудились: другие трудились, а вы вошли в труд их**» (Ин.4:38). В продолжении дела Божьего мы всегда входим в чей-то труд. Преемственность в духовном служении проявляется в том, что новые делатели входят в совершенный ранее труд и вносят в духовную копилку те ценности, которые продолжают созидать дело Божье. Новые живые камни ложатся на ранее возводимое строение. Без преемственности не бывает постоянного успеха в деле Божьем, потому что для исполнения Своих конечных целей Бог использует большое количество людей в разные времена, направляя их на исполнение Его воли. Это мы видим на примере передачи Илией служения Елисею. Илия выполнил свое назначение, он сделал очень много великого для Израиля, но он уже далее не мог трудиться в такой силе, как это требовалось для народа Божьего.

 Всему свое время. В Божьем деле нет незаменимых людей. Для Илии настало время завершить служение и уступить место Елисею. Кто определяет это время? Это время определяет Господь через действие Духа Святого в Божьем человеке, через обстоятельства, через поступки, через накопленный опыт, через других людей, через подготовленность учеников к служению, через искреннее стремление эффективно вести дело Божье не только сегодня, но и в будущем. Илии было свидетельство от Бога о том, чтобы он помазал Елисея вместо себя: «**Елисея же, сына Сафатова, из Авел-Мехолы, помажь в пророка вместо себя**» (3Цар.19:16). Писание сообщает нам, что и Елисей получил внутри себя такое же свидетельство о служении, потому что он сразу же после того, как Илия бросил на него свой плащ (что означало указание на преемника и на помазание), оставил двенадцать пар волов (это говорит о том, что он был богат), а «**сам встал и пошел за Илиею, и стал служить ему**» (3Цар.19:21). Все это говорит нам о важности Божьего, а не человеческого избрания на служение. Если избирает человек, то могут быть большие трудности, но если поставляет Господь, то Он же и дает все необходимые силы для служения. Людям трудно принять перемены, привыкать к новым служителям, но дело Божье не стоит на месте, оно должно двигаться и совершенствоваться. В домостроительстве Церкви не должно быть провалов, разрывов, когда служители держатся служения до самой смерти и не готовят преемников, закладывая при этом будущие духовные кризисы поместных церквей. Церковь должна держаться не на человеке, а на Христе, и если после передачи служения все идет вниз, то это не дает право давать высокую оценку служителю, который не подготовил себе замену. Бог желает видеть от своих детей постоянное совершенствование и рост. В этом совершенстве важно, чтобы при передаче служения работали не человеческие правила, а Божья воля и призвание на служение, потому что только Бог дает для этого силы и наделяет дарами, которые могут быть не сразу очевидными. Божьи действия всегда совершенны, и Он из немощного человека создает Свои шедевры, а человеческие неверные действия могут привести к тому, что внешне успешный человек может стать препятствием и причиной провала. Приведу такой пример. *Известный проповедник Ч. Сперджен как-то раз, идя домой, услышал зов одного человека: «О, господин Сперджен! Как хорошо, что вы пришли!». Сперджен оглянулся, увидел пьяного человека под забором и спросил его: «Откуда Вы меня знаете?». Человек ответил: «Вы вчера на собрании меня покаяли». Проповедник опустил взгляд и сказал: «Да, совершенно очевидно, что это сделал я, потому что Бог не допустил бы такой ошибки*».

 Итак, при постановке на служение, при передаче служения важен дух, который животворит, а не буква, которая убивает. Внутреннее и глубинное познание воли Божьей идет не по человеческим правилам, а по глубокой вере и тонкому чутью Божественной воли. Например, когда Господь увидел взывающих к Нему за помощью десять прокаженных, Он дал им повеление: «**Пойдите, покажитесь священникам, и когда они шли, очистились**» (Лк.17:14). Девять исполнили повеление Иисуса по букве, получили свое и ушли, а десятый, «**видя, что исцелен, возвратился, громким голосом прославляя Бога, и пал ниц к ногам Его, благодаря Его; и это был самарянин**» (Лк.17:15,16). Этот исцеленный самарянин познал волю Бога глубже, чем по букве, он познал ее лучше, он познал ее не разумом, а сердцем, познал по духу. Не просто его собственный разум и человеческие устремления действовали в нем, но и способность слышать сердцем побуждение Святого Духа позволила ему подняться на более высокий уровень. Так должно познаваться и исполняться Божье призвание на служение.

Итак, первый урок, который мы можем вынести на основании Писания и на примере Илии и Елисея, состоит в том, ***что важно иметь познание о Божьем призвании на служение***. При этом важно уповать не на человека, а на Бога, Который поставляет на служение и обеспечивает всем необходимым для этого.

 Преемственность не осуществляется автоматически, делатели не сходят как ангелы с неба, их надо увидеть и подготовить с Божьей помощью. Мы видим, что Илия все время трудится с Елисеем. Елисей все оставляет еще до передачи служения и всюду следует за Илией. Илий учит не теоретически, а практически. Елисей не торопится с принятием служения пророка, он ждет гласа Божьего через Илию. Не только Илия и Елисей знают о предстоящей передаче служения, но об этом говорят и сыны пророков: «**И вышли сыны пророков, которые в Вефиле, к Елисею и сказали ему: знаешь ли, что сегодня Господь вознесет господина твоего над главою твоею? Он сказал: я также знаю, молчите**» (4Цар.2:3). Елисей, по сути, сказал следующее: «Мне тяжело расставаться с учителем, мне грустно говорить на эту тему, поэтому молчите, я все знаю сам и знаю, что всему свое время и что самостоятельное служение требует особой ответственности». Елисей проявляет почтение к учителю, он не бежит впереди духовного отца, не бежит впереди назначенного Богом времени, а смотрит на работу Бога. Здесь показано, что не надо бежать впереди работы Бога, чтобы принести добрые плоды. Надо уметь ждать до тех пор, пока Бог явно не начнет действовать по отношению к преемнику, прежде чем он сможет верно действовать по отношению к другим людям. Тлько в смирении появляется способность видеть Божью истину.

Елисей и Илия все время вместе, они вместе трудятся и вместе готовы переносить тяжести и радости. Илия имел лишь общее знание о том, что пришло его время ухода из земной жизни, так же в общих чертах об этом знали Елисей и пророки. Но они не знали всех деталей, всех подробностей, всего будущего, что приготовил Господь. Илия не знает, угодно ли Господу, чтобы Елисей был свидетелем его последних мгновений пребывания на земле. Слово Божье повествует нам о том, что Илии надо было перед передачей служения посетить Вефиль, Иерихон и Иордан. Илия трижды пытается уклониться от Елисея и уговаривает его остаться на месте и не идти с ним в Вефиль, Иерихон и Иордан, но Елисей проявляет любовь и преданность своему учителю и духовному отцу: «**И сказал ему Илия: Елисей, останься здесь, ибо Господь посылает меня в Иерихон. И сказал он: жив Господь и жива душа твоя! не оставлю тебя**» (4Цар.2:4). Илия как бы испытывает преданность Елисея, предлагая ему покой вместо трудностей. Но Елисей предпочитает спокойному пребыванию на одном месте получение через Илию особого благословения от Бога. Елисей поступает так же, как и благодарный исцеленный от проказы среди десяти, он поступает по духу, он жаждет труда и стремится сделать все по максимуму. В конечном итоге оба делателя, настоящий и будущий, в единстве духа стоят вдвоем у Иордана. Им нужно пройти затруднение, им нужно перейти Иордан, им нужно было пройти через известный знак смерти, как это некогда сделал Моисей при переходе с народом через Чермное море. И они переходят этот рубеж по вере: «8 **И взял Илия милоть свою, и свернул, и ударил ею по воде, и расступилась она туда и сюда, и перешли оба посуху**». Это показывает нам, что Бог всегда Тот же, Он по-прежнему живет и действует в народе Божьем. При всем этом будущий пророк Елисей приобретает необходимый для него характер, он утверждается в том, что был прав, когда не оставлял Илию одного, потому что в противном случае он бы не увидел действий Бога, не увидел бы вознесения Илии и не получил бы полноты благословения.

Совместный труд и совместное служение -— вот истинный путь подготовки преемников. Так было всегда. Моисей передает служение Иисусу Навину, который всегда был при Моисее и служил вместе с ним на передовой линии. Еще до своего отшествия Моисей возлагает руки на Иисуса Навина и показывает тем самым, что все должны повиноваться ему (Втор.34:9). Когда умер Моисей, Господь повелевает Иисусу Навину перейти через Иордан в обещанную землю (Нав.1:2). Он говорит, чтобы Иисус был твердым и сохранял преемственность от Моисея: «**Только будь тверд и очень мужествен, и тщательно храни и исполняй весь закон, который завещал тебе Моисей, раб Мой; не уклоняйся от него ни направо ни налево, дабы поступать благоразумно во всех предприятиях твоих**» (Нав.1:7). Бог говорит Иисусу Навину, чтобы он ничего не изобретал, а продолжал дело по воле Божьей, как это делал Моисей. Цель остается той же (войти в Землю Обетованную), люди те же (народ Божий) и, что самое главное, Бог всегда Тот же. Сохранение этих факторов и обеспечивает преемственность.

Моисей передает служение Иисусу Навину, Илия передает служение Елисею, который пошел за ним, оставив все. Господь передает служение в руки апостолов, которые были всегда от начала с Ним. Когда встал вопрос об избрании еще одного Апостола вместо предателя Иуды, то важным критерием было то, чтобы им был «**один из тех, которые находились с нами во все время, когда пребывал и обращался с нами Господь Иисус**» (Деян.1:21).

 Преемственности не бывает без преемников, а преемников надо готовить и трудиться над ними и вместе с ними в единстве духа. Только тогда, когда в совместном труде собираются богатства в духовную сокровищницу, наступает правильная оценка этих сокровищ и ответственность за них. *Существует известная притча, что подаренный отцом, а не заработанный самим рубль сын легко и без сожаления бросал в печь на растопку*.

 Задача служителя — подготовить последователей. Для этого важно, чтобы отцы и духовные наставники приобрели духовную зрелость раньше, чем станут взрослыми их духовные дети. А для этого надо возрастать самому и готовить преемников не из одного, а сразу из двух поколений, т.е. делать это всегда и постоянно. Для этого у служителей должно быть понимание ответственности за это важнейшее служение. Служители без последователей прерывают служение точно так же, как и бездетные прерывают свой род. Из-за пренебрежения этим вопросом сотни церквей сегодня остаются без служителей, дети остаются без духовных отцов, овцы — без пастора. *И наоборот, когда у одного служителя спросили, кому он передаст свое служение, то он ответил: «На любого служителя, которые много лет были рядом со мной и всегда поддерживали служение Богу. Я всегда пытаюсь делать так, чтобы в любом служении мои братья были рядом со мной, учились и были в любой момент готовы подхватить служение»*.

Если бы не было последователей у Христа, то христианство бы умерло сразу после рождения. Господь дает великое поручение: «**Итак, идите, научите все народы**» (Мф.28:19). В этом тексте в греческом оригинале стоит слово, которое означает «*приобрести учеников, подготовить последователей*».

 Апостол Павел пишет Тимофею:

2Тим.2:2: «**И что слышал от меня при многих свидетелях, то передай верным людям, которые были бы способны и других научить**».

 Служитель без преемников — служитель без устойчивого плода. Без корней нет плодов, а без плодов нет семени и нет будущего. Вот почему один из служителей Божьих в первый день принятия своего служения на вопрос о том, какая у него первая молитва, ответил: «Я молюсь за подготовку преемника». Это касается не только служения пресвитера, но и всех служений, включая самые незаметные для человека, но важные для церкви.

Важно не просто осознавать ответственность в подготовке преемников, но и любить это дело, на руках любви носить своих духовных детей и готовить их к принятию служения. Это обучение происходит не в семинариях, а на практике, когда вместе переходят Иордан, когда возятся с преемниками, как с детьми, когда радуются их успехам, когда учат их духовным истинам и являются для них любящими отцами. Об этом говорит Писание:

1Кор.4:14,15: «… **но вразумляю вас как возлюбленных детей моих.** **Ибо, хотя у вас тысячи наставников во Христе, но не много отцов**».

1Фес.2:6-8: «**Не ищем славы человеческой ни от вас, ни от других: мы могли явиться с важностью, как Апостолы Христовы, но были тихи среди вас, подобно как кормилица нежно обходится с детьми своими. Так мы, из усердия к вам, восхотели передать вам не только благовестие Божие, но и души наши, потому что вы стали нам любезны**».

Наши последователи — это капля нашей души, нашего сердца, это важная часть нашей жизни во Христе.

 При этом истинный духовный отец не будет сравнивать себя с детьми и завидовать им, а будет делать все для того, чтобы у детей было хорошо поставлено Божье дело, ревновать о том, чтобы они росли духовно. Так должна поступать и церковь при передаче служения: никогда не сравнивать с тем, что было, а стремиться сделать так, как надо, чтобы было всем лучше, помогать служителю и ободрять его в добрых стремлениях. Об этой искренней радости за своих духовных детей пишет Апостол Иоанн:

3Ин.4: «**Для меня нет большей радости, как слышать, что дети мои ходят в истине**».

Для этого необходим жертвенный труд, потому что всякое научение в любви и истине строится из постоянных маленьких жертв.

 Таким образом, важным духовным уроком является то, что ***служители обязаны со всей ответственностью при полноте любви готовить преемников через совместный труд и служение, через духовное отцовство, чтобы исполнить волю Божью на земле***.

 По-настоящему взрослыми, самостоятельными и ответственными дети становятся тогда, когда получают самостоятельное ответственное служение. Всегда есть элемент доверия Богу, потому что на этапе передачи служения ученик не выше учителя. Всегда есть кредит доверия преемнику, который прошел испытания в основных вопросах христианской жизни и явил верность. Аргумент о том, что он еще не готов, потому что не все знает, здесь не работает, потому что если не дать возможности и не поручить ответственное служение, то никто никогда не будет готов и никогда не научиться глубинным духовным урокам. Елисей еще не имеет той силы, которую имел Илия, но Бог ставит его на служение и благословляет его.

Когда пришло время передачи служения, Илия спрашивает Елисея о его желании перед тем, как он будет забран:

«9 **Когда они перешли, Илия сказал Елисею: проси, что сделать тебе, прежде нежели я буду взят от тебя. И сказал Елисей: дух, который в тебе, пусть будет на мне вдвойне**».

 Просьба иметь дух вдвойне не означала, что Елисей был нескромным и несмиренным, она не означала желания Елисея превосходить Илию в служении (хотя следует отметить, что Елисей совершил вдвое больше чудес, чем Илия). Для понимания этого вопроса надо иметь в виду следующие моменты:

1. Илия был духовным отцом Елисея. Это подтверждают слова самого Елисея, которые он произносит от чистого сердца: «12 **Елисей же смотрел и воскликнул: отец мой, отец мой, колесница Израиля и конница его!**». В этих словах звучит не только признание духовного отцовства, но и признание силы Илии и его заступничества за Божий народ Израиля: «**колесница Израиля и конница его»**. В то время колесницы, запряженные лошадьми, были самым мощным видом оружия, и они символизируют здесь силу и защиту, которую получал Израиль через Илию как Божьего пророка. И это признает Елисей, считая Илию свои духовным отцом.
2. По законам того времени сын-первенец получал двойное наследство: «**дать ему двойную часть из всего, что у него найдется**» (Втор.21:17). Расставаясь со своим духовным отцом, Елисей как бы просит его признать своим духовным первородным сыном и дать ему из духа пророчества и чудотворения преимущественную часть. Елисей осознает свои способности, свою немощь без посторонней помощи и просит быть преемником Илии с соответствующей духовной силой. Он просит о том, чтобы быть преемником Илии в пророческом служении с силой, которая превосходит его человеческие возможности и естественные дары и способности. Елисей понимает, что Бог может увеличить его силу духа в два и более раз и дать то, что дал некогда Илии. Это необходимо было Елисею, чтобы соответствовать своему положению преемника. Можно сказать, что Елисей хотел, чтобы могущественная сила Илии с Божьей помощью продолжала жить в нем и умножаться. Это указывало на его дерзновение и доверие Богу, на желание трудиться для Господа.

На просьбу Елисея Илия отвечает: «10 **И сказал он: трудного ты просишь. Если увидишь, как я буду взят от тебя, то будет тебе так, а если не увидишь, не будет**». Здесь Илия не ставит никаких условий, а указывает на то, что будет знамением того, что это исполнится. Илия не мог брать на себя функции Бога, он не знал, захочет ли Бог удовлетворить просьбу Елисея. Трудность просьбы состояла в том, что не Илия, а только Бог дает силы для служения, Илия знает, что Бог благословит, но он не знает, какие силы он даст Елисею, во сколько раз умножит его способности. Поэтому он говорит о знаке, а не об условии.

«11 **Когда они шли и дорогою разговаривали, вдруг явилась колесница огненная и кони огненные, и разлучили их обоих, и понесся Илия в вихре на небо.** 12 **Елисей же смотрел и воскликнул: отец мой, отец мой, колесница Израиля и конница его! И не видел его более. И схватил он одежды свои и разодрал их на две части.** 13 **И поднял милоть Илии, упавшую с него, и пошел назад, и стал на берегу Иордана;** 14 **и взял милоть Илии, упавшую с него, и ударил ею по воде, и сказал: где Господь, Бог Илии, - Он Самый? И ударил по воде, и она расступилась туда и сюда, и перешел Елисей.** 15 **И увидели его сыны пророков, которые в Иерихоне, издали, и сказали: опочил дух Илии на Елисее. И пошли навстречу ему, и поклонились ему до земли**».

 Елисей опечалился, но не растерялся. Так часто бывает, что расставание с человеком, который трудился рядом и вложил в тебя много силы и любви, является печальным. Елисей ценил и любил Илию: «**Отец мой, отец мой, колесница Израиля и конница его!**». Здесь имеется важный штрих для успешной преемственности*:* ***ценить своих духовных отцов и учителей***, не пытаться доказать, что после перендачи служения все будет иначе, а пытаться совершать труд с любовью, а Господь Сам даст оценку всего в вечности. Преемнику важно любить Бога и людей, притом всех и всяких людей. Писание повелевает нам почитать своих наставников, учить молодых христиан этому, чтобы подражали тому доброму, что было в вере духовных отцов:

Евр.13:7: «**Поминайте наставников ваших, которые проповедывали вам слово Божие, и, взирая на кончину их жизни, подражайте вере их**».

 В этом вопросе есть две крайности:

1. Полностью отвергать всякий человеческий авторитет и заявлять, что мы слушаемся только Бога. Но тот, кто не признает авторитета служителя, поставленного Богом, не может признавать на самом деле и авторитет Бога. Господь, посылая Своих преемников на служение, говорит: «**Слушающий вас Меня слушает, и отвергающийся вас Меня отвергается; а отвергающийся Меня отвергается Пославшего Меня**» (Лк.10:16).
2. Возвеличивать и абсолютизировать авторитет человека так, чтобы заслонялся Господь. Слово Божье говорит нам: «**Перестаньте вы надеяться на человека, которого дыхание в ноздрях его, ибо что он значит?**» (Ис.2:22).

В наш век чаще всего грешат отвержением всякого авторитета и каждый пытается делать то, что считает справедливым.

 Все люди разные, разные также и верные служители Божьи. Елисей не будет полностью таким, каким был Илия, что-то изменится, что-то он будет делать по-другому. Елисей кроме Божьей праведности испытывает во всей полноте и Божью благодать и водительство. Время по Божьему провидению сейчас говорило о том, что именно он будет проводником воли Божьей в народе Израиля. Более ответственного и более высокого служения на земле нет. Елисей был истинным и богоданным последователем Илии. Но он не был Илией, потому что Бог ничего не копирует и не повторяется. Животворящий Бог ранее поставил Илию, а теперь поставляет Елисея для труда в другое время. Елисей будет что-то делать иначе, чем Илия, потому что время будет ставить иные задачи, будут иные условия и иные проблемы. Но, будучи истинным преемником, он будет так же, как и Илия, являть жизнь веры, жизнь верности Божьему Слову, жизнь любви к своему народу и жизнь борьбы против греха и идолопоклонства за святость народа Божьего. Это и будет означать истинную преемственность, а не механическое копирование духовных наставников.

Сыновья пророков были иными, они не имели жажды служения Богу, они не имели духовного виденья, были самозванцами и потеряли корни своих учителей. Их можно было чему-то научить только через чудеса, что не является признаком истинной веры. Поэтому они ищут Илию после вознесения вместо того, чтобы трудиться в духе Илии, как это делает Елисей, т.е. трудиться с пламенным сердцем для Бога.

Печаль Елисея не парализует его, но побуждает к действию и служению. Он делает то же, что и когда-то делал Илия. Елисей стремится к большему и приобретает больше. Подняв милоть от Илии, Елисей ударил ей по воде Иордана, вода расступилась, и он перешел реку. Бог явил Свою силу через него так же, как являл и через Илию. Чудо разделения Иордана было как для Елисея, так и для стоявших вблизи сынов пророческих знаком того, что дух Илии почил на Елисее. При этом все пророки поклонились ему и признали его как истинного преемника Илии и поставленного Богом служителя. Преемник с Божьей помощью совершает то, что совершал Илия, и получает веру и силу, чтобы отвратить Израиль от идолопоклонства, чем смело занимался ранее Илия. Это и обусловило великий успех в его служении, о чем говорит нам Писание.

Итак, подведем итоги и сделаем **выводы:**

 ***На служение делателей поставляет Господь, поэтому со всей полнотой ответственности всем необходимо относиться к этому***. Для обеспечения преемственности в деле Божьем необходимо:

1. Иметь Божье призвание на служение, которое должно быть очевидно для передающего, принимающего и для народа Божьего.

2. Каждый Божий служитель должен готовить преемника в любви и истине, готовить не теоретически, а практически через совместный труд для Господа, через духовное отцовство и относиться к этому как к важнейшему Божью повелению

3. Дети Божьи должны с почтением относиться к своим духовным наставникам, иметь упование на Господа и при осуществлении преемственности иметь не парализующую печаль, а благодарную грусть, которая приводит к дерзновению в осуществлении Божьих планов в данное время.

 Итак***, будем относиться к передаче служения со всей ответственностью, уповая на Господа и служа Ему всеми дарами и силами***. Любите друг друга, дорогие братья и сестры и служите Господу с дерзновением. Аминь

**Высокий эталон**

 Пр.24:17-20: «17 **Не радуйся, когда упадет враг твой, и да не веселится сердце твое, когда он споткнется.** 18 **Иначе, увидит Господь, и неугодно будет это в очах Его, и Он отвратит от него гнев Свой.** 19 **Не негодуй на злодеев и не завидуй нечестивым,** 20 **потому что злой не имеет будущности, - светильник нечестивых угаснет**».

 «*Быть близко или далеко от Бога зависит от самого человека, потому что Бог везде*», — писал Иоанн Златоуст, отмечая вездесущность Бога и Его всеведение и подчеркивая ответственность каждого человека перед Творцом. Меня всегда поражали великолепные Божьи ценности и Его совершенные стандарты, воспринимая которые всем сердцем и разумением, можно всегда сказать: «Да, эти истины мог дать только совершенный Бог, и слава Ему за то, что Он открыл моему сердцу эти непревзойденные и вечные жемчужины жизни». Бог открыл эти сокровища для каждого, и наша задача теперь — научиться ими пользоваться и научить других, чтобы наша жизнь и наши устремления были чище и объединяли нас с Господом уже здесь, на земле, в этой жизни.

 Все наши отношения с Богом и наша любовь к Нему определяются нашими отношениями с людьми, отношениями с ближними, отношениями в церкви. Как научиться правильно жить среди людей? Этот вопрос является самым важным в нашем христианстве и показывает наши отношения с Богом. Мы научились красиво и правильно говорить, научились строить глубокомысленные фразы, научились в мыслях подниматься ввысь, но не научились еще на земле строить отношения друг с другом в простоте и искренности сердца, не научились, как должно, любить друг друга, радоваться за успехи ближнего, помогать талантливым, поднимать и утешать слабых, не научились самым важным основам христианства: любви, милосердию, прощению, стремлению к истинному братолюбию и человеколюбию. Слово Божье призывает нас: «**Держись правды, веры, любви, мира со всеми призывающими Господа от чистого сердца**» (2Тим.2:22). В этих Божьих истинах нет места теории относительности, они неизменны и всегда действенны, они абсолютны.

 *Меня поразила история с игрой в воскресной школе, когда класс должен был за определенное вознаграждение дополнительными очками выбрать самого слабого и исключить его из игры, что и сделали некоторые дети*. Это весьма показательный пример во всех отношениях. Во-первых, он показывает, что учителя сегодня пытаются копировать этот мир и дают такие непродуманные задания малым детям, где искушения сверх их сил; во-вторых, это показывает нам то, что знания теоретические еще ничего не значат, если они не применяются в жизни даже в простых ситуациях. В-третьих, это показывает, что все наши устремления без чистоты сердца и любви к ближнему ничего не стоят и являются чистейшим фарисейством, если мы не можем применить их в своей жизни по отношению к ближним. Взрослые не так уж далеко отошли от детей, а иногда и уступают им в чистоте сердца. Где та мера, при которой наше христианство уже не работает на практике? Такой меры быть не должно, если наша вера питается Божьими истинами, и мы имеем всегда связь с Господом для благовременной помощи. «**Если ты в день бедствия оказался слабым, то бедна сила твоя**», — говорит нам слово Божье (Пр.24:10).

 Прежде, чем достичь высоких уровней совершенства, мы должны усвоить азбуку христианства: научиться любить людей; научиться прощать и не обижаться, как капризные дети; научиться укрощать свою гордость, тщеславие и удалять стремление казаться первым во всем в глазах людей. Без этого мы не сможем подняться ни на одну ступеньку в вере, а будем только падать, будем искать причину духовных поражений в ком-то другом, завидовать и злословить, препираться и угрызать друг друга.

 Посмотрите, какую высокую планку предъявляет Господь Своим детям: «17 **Не радуйся, когда упадет враг твой, и да не веселится сердце твое, когда он споткнется.** 18 **Иначе, увидит Господь, и неугодно будет это в очах Его, и Он отвратит от него гнев Свой.** 19 **Не негодуй на злодеев и не завидуй нечестивым,** 20 **потому что злой не имеет будущности, — светильник нечестивых угаснет**».

 Не радоваться, когда упадет враг твой, не негодовать на злодеев, не завидовать нечестивым — такой эталон дает нам Господь через Слово Божье. Здесь сказано, по существу, следующее: Бог любит каждого человека и не желает, чтобы одно зло приносило еще большее зло; чтобы мы могли протягивать руку помощи тем, кого лукавый уловил в свои сети; чтобы мы не стремились к мирской шкале ценностей и не завидовали временному успеху неверующих людей в глазах других людей, но искали похвалы от Бога, отдавая только Ему суд и являя всем людям милость. Только Бог может превратить душу, подпорченную грехом, в шедевр благодати.

«**Не радуйся, когда упадет враг твой**». Этим критерием проверяется чистота нашего сердца и любовь к Богу через любовь к Его творению. Кто-то может сказать: «Господи, ведь это же враг, пусть он будет повержен, чтобы восторжествовала Твоя истина». Нет, у Господа истина более высокая и кардинально отличается от мерок мира сего. Его истина торжествует, когда во всем является любовь ко всем людям, даже самым падшим. Высшее торжество Божьей истины было на кресте Голгофы, когда Господь молился: «**Отче! прости им, ибо не знают, что делают**» (Лк.23:34).

 Дух Святой учит любить врагов так, как будто их души, созданные Богом, есть души наших родных детей. Кто не научится любить врагов, тот не постигнет глубин благодати Божьей. И если это так, то как мы можем предстать перед Господом в том случае, если мы не любим своих братьев и сестер? Вражда убивает душу и тело, она загрязняет нашу душу и сердце и становится препятствием для духовного возрастания. Наш Господь есть любовь; Его Царство есть Царство любви; Его Церковь строится на любви. Поэтому больше всего надо опасаться состояния нелюбви и нечистоты сердца, опасаться делать вид духовного христианина, когда в сердце живет нечистота и непрощение, обида и нежелание строить отношения с теми, кто нас не любит. Чем ближе человек к Богу, чем чище его сердце, тем меньше видны противники и тем меньше внимания уделяет он бесплодной борьбе со своими.

Бог желает, чтобы мы были носителями любви и простоты во Христе, носителями любви как Его неотъемлемой природы; чтобы мы побеждали зло добром, ненависть любовью, мстительность и обиды — прощением и желанием успеха даже самому большому своему противнику; чтобы мы были слугами Господа, а не слугами дьявола, который желает увеличить зло и испортить отношения между людьми, а особенно отношения между братьями и сестрами в церкви. По сути, только искренняя любовь одна реально представляет человека созданным по образу Божьему. Господь учит нас, что у христиан не должно быть врагов и не будет врагов, если мы научимся любить и прощать.

Он говорит: «**Любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас, да будете сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Ибо если вы будете любить любящих вас, какая вам награда? Не то же ли делают и мытари? И если вы приветствуете только братьев ваших, что особенного делаете? Не так же ли поступают и язычники? Итак будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный**» (Мф.5:44-48).

Он учит нас: «**Не мстите за себя, возлюбленные, но дайте место гневу Божию. Ибо написано: Мне отмщение, Я воздам, говорит Господь. Итак, если враг твой голоден, накорми его; если жаждет, напой его: ибо, делая сие, ты соберешь ему на голову горящие уголья. Не будь побежден злом, но побеждай зло добром**» (Рим.12:19-21).

 Такую планку духовности дает нам Господь, а других мерок у Него нет. Он видит наше сердце, знает слабости и силу каждого, знает все наши возможности и вменяет нам стремление к достижению такой любви за саму любовь, призывая нас «**Достигайте любви**» (1Кор.14:1).

 Зло умножает зло. Ненависть и недоброжелательность, даже к человеку, делающему зло, умножают зло. Кто-то должен останавливать это и делать Вселенную хоть чуточку духовно чище. Кто же это сделает, если не христиане, облеченные силой любви Божьей? Если мы не можем снести обиду, если мы не можем покрыть любовью какое-то зло или какую-то ошибку брата, если мы готовы убежать от действительности при первых трудностях в отношениях, то какова же наша вера и где искать наше истинное христианство, кроме как в речах о любви? «*Люби, и любовь сама тебя научит, когда как лучше поступить*», — писал Блаженный Августин. А Василий Великий учил: «*Как Бог всех людей равно освещает солнечным светом, так и те, кто желает подражать Богу, пусть сияют на всех общим и равным лучом любви. Потому что там, где исчезает любовь, непременно на ее место приходит ненависть. А если Бог есть любовь, то ненависть есть диавол. Поэтому как имеющий любовь имеет в себе Бога, так имеющий ненависть питает в себе диавола».* Вот почему Апостол Иоанн дает нам самое суровое предупреждение на эту тему: «**Не любящий брата пребывает в смерти**» (1Ин.3:14). Нелюбовью мы вредим не только ближним, не только церкви, но и себе. ««17 **Не радуйся, когда упадет враг твой, и да не веселится сердце твое, когда он споткнется**». Это — высокий эталон чистоты сердца.

Тогда-то и бывает истинная и искренняя любовь, когда мы любим, несмотря на то, что любимые нами не приносят нам сегодня пользы. Тогда-то и чисто наше сердце, если мы переживаем за падение каждого, считая это успехом дьявола и желая оказать помощь даже упавшему врагу, чтобы торжествовала Божья правда.

 Все это — высокая планка истинной любви. С чего надо начать и к чему вернуться, чтобы пойти по пути достижения этой высоты? Начать нужно с азбуки, с простых вещей, с просьбы у Бога силы быть таким, каким Он желает нас видеть. Начать нужно с простоты и чистоты сердца. Для Бога важна наша искренность, простота во Христе, отсутствие всякого лицемерия и игры. Бог видит сердце. Он — лучший Сердцеведец и знает все о нас, о наших мыслях, целях, намерениях, мотивах. Не будем пытаться скрыть от Бога что-то внутри себя, это невозможно, как невозможно скрыть город на вершине горы. Не будем лишать себя благословений.

Почему Ефесская церковь оставила первую любовь, и почему Бог предупреждает: «**Итак вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься**» (Отк.2:5)? В своей борьбе за истину, в своих заботах о труде и созидании церкви ефесяне упустили самое главное: любовь. А без нее все наши дела не имеют смысла, потому что дела и предназначены для возрастания в любви и для подготовки к Царству Божьему. Этот этап проходят многие церкви в своем развитии. Важно достойно пройти этот этап, не потерять благословений, чтобы не погасли наши светильники веры. Нужно вернуться к простоте во Христе. Апостол Павел предостерегает коринфян, которые увлекались философией, ораторством, ревновали более о дарах, чем о плодах: «**Но боюсь, чтобы, как змий хитростью своею прельстил Еву, так и ваши умы не повредились, уклонившись от простоты во Христе**». Когда люди уклоняются от простоты во Христе, повреждаются их умы, они ставят себя, а не Бога, в центр развития, они перестают замечать других, перестают замечать их боли и слабые места и могут ковырять раны сердца. Я хочу подчеркнуть, что простота — это не примитивность, а отношения любви и истины с искренним сердцем. Почему мы, как и некогда ефесяне, были более радостны вначале, более вдохновенные, более искренние и любящие? Потому что мы ценили друг друга и ценили простоту во Христе, жили истинной жизнью без игры и лицемерия, без смещения приоритетов от любви к чему-то иному. Мы избегали крайностей: не позволяли вседозволенности, но наша консервативность не была законничеством, она питалась новизной творчества, основанного на Божественном приоритете, когда каждый жил в свободе и давал жить и творить другим.

Мы не были так обидчивы, потому что понимали, что Бог нас простил, и мы должны прощать; мы не искали своего, а искали того, как послужить Богу; мы говорили о духовных вещах и не могли наговориться; мы горячо молились друг за друга и брали посты в нужде; мы радовались успеху каждого и в искренней любви свидетельствовали о Боге другим. Мы были простыми и нам опять надо вернуться к этой простоте и искренности сердца. «**Сдвину светильник твой с места его, если не покаешься**», — это относится к нам. Почему ранее нам все удавалось, и Бог благословлял нас? Все дело в той же чистоте сердца и в отсутствии гордости и тщеславия. Нет смирения в том, что мы считаем себя несовершенными, но оно в том, чтобы достигать совершенства, смиряясь под крепкую руку Божью. Мы понимали и сейчас должны понимать, что наше христианство ничего не стоит, если мы не изменяемся к лучшему, если не возрастаем в прощении и милости, в снисхождении к слабости других, в желании носить бремена друг друга. Мы понимали, что простота во Христе — это жизнь по Его Слову и полное осознание того, что наши человеческие правила при отступлении от Слова Божьего ведут ко греху. Важно искать не чего-то новенького, как афиняне, а искать вечного. И еще одно важное качество простоты во Христе. Никто не считал себя достигшим, никто не считал себя центром Вселенной, никто не думал, что весь мир вращается только вокруг него и его правил, никто не думал, что все должны быть такими, как он, и поступать по тем правилам, как он, но все смотрели на Христа, а не на соседа. Дорогие братья и сестры! Это так замечательно, что ни я, ни вы, никто иной, кроме Господа, не является центром Вселенной и не является центром поместной церкви! Именно потому, что Бог любит нас и знает наши несовершенства, этот мир и жизнь в поместной церкви должна вращаться не вокруг человека, а вокруг Спасителя, Которому мы должны полностью довериться. До тех пор, пока в нашем сердце не укоренится истина о том, что без полного доверия Господу мы не сможем сделать ничего существенного для вечности, мы будем делать холостой ход, надеясь на свои силы. Слишком велика и непосильна ноша для всякого человека, пусть даже самого талантливого, чтобы вся жизнь вращалась вокруг него (вокруг пастора, дьяконов, вокруг молодежных руководителей и т.д.). Бог избавил нас от такого бремени. Пусть ты будешь ценным, но не главным; пусть ты будешь важным, но не незаменимым; пусть ты будешь собирать и организовывать народ, но не вокруг себя, а вокруг Христа; пусть ты будешь связующим звеном, но не таким, которое не допускает других звеньев, более крепких и надежных, которых надо вовремя увидеть и дать им подобающее место в церкви. Бог видит сердце и благословляет чистых сердцем, которые ищут не своего, а Божьего. Не теряйте Божьих благословений от того, что появится желание быть центром церкви и жизни, но смиритесь под Божью руку, и Бог будет благословлять всех, независимо от того, кто какое служение несет (это определяет меру ответственности перед Богом, а не меру значимости в Его глазах). Кто-то может сказать, глядя на время первой любви: «Было другое время и другие люди». Но это жалкое оправдание, потому что Бог всегда Тот же.

 К Божьей простоте и искренности надо вернуться и дорожить ей. Что для этого надо сделать еще? Господь дает нам самый ясный принцип: «**Итак во всем, как хотите, чтобы с вами поступали люди, так поступайте и вы с ними, ибо в этом закон и пророки**» (Мф.7:12). Ты хочешь, чтобы другой бесчестил тебя, плохо говорил о тебе, подмечал твои недостатки, радовался твоему падению или чинил препятствия твоему благому делу? Нет. Тогда и сам не говори ни о ком за спиной, не осуждай и не суди строго, но возвышай брата или сестру, помогай им, поддерживай их здоровую инициативу, цени их и смотри как на сонаследников вечной жизни.

 Ты хочешь, чтобы люди замечали в тебе только недостатки и не видели ничего доброго? Нет. Тогда и сам смотри на всех людей глазами Христа, смотри без лицеприятия, цени то доброе, что есть у человека и снисходи к недостаткам; не убивай человека недоверием, но возвысь своей любовью. Не изолируй себя от других, а дай простор для действия всех своим искренним доверием.

 Ты хочешь, чтобы на твое слово или на необходимое обличение и критику твой брат или сестра сразу впадали в обиду или в уныние и записывали тебя в противники? Нет. Тогда и сам не обижайся на обличение; умей принимать критику не как конфету, а как лекарство; будь открыт к правде и к тому, что твои действия могут быть несовершенны, а братья желают тебе помочь. Способность воспринимать критику есть показатель духовности, а раздражение на критику указывает на ущемленное самолюбие. Поэтому не обижайтесь и не обижайте. Будьте проще, будьте открыты, и вам простотой и открытостью ответят другие люди.

 Ты хочешь, чтобы на тебя повесили ярлык ни к чему не годного христианина только потому, что ты не такой, как все? Нет. Тогда и сам не вешай никакие ярлыки, не суди, но отдай это Богу, дай ближнему много шансов проявить себя в деле Божьем, дай ему ощутить себя нужным в общем Господнем труде.

 Ты хочешь, чтобы тебя любили, замечали, ценили, делились с тобой духовными ценностями? Да. Кто бы не хотел сегодня приходить в церковь, где все рады друг другу, где все любят друг друга и дают право на ошибку, спеша помочь в ее исправлении? Тогда и сам ты должен любить, должен не только брать, а стремиться отдавать, должен ценить всех и каждого, привносить в церковь хоть чуточку тепла, любви, благодарности Господу за все, должен являть снисхождение к другим и строгость к себе. Если все будут желать только брать и ничего не давать, тогда наше христианство быстро истощится.

 Как важно нам научиться отдавать! *Когда Мартин Лютер печатал свою немецкую Библию, дочка печатника в той типографии пережила прикосновение Божьей любви. Никто раньше не рассказывал ей об Иисусе. А мысли о Боге не внушали девочке никаких чувств, кроме страха. Но однажды в мастерской отца она собирала с пола обрывки бумаги и на одном случайно прочла: «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал...» Продолжение фразы не отпечаталось. Но и тех слов было достаточно, чтобы обратить детский страх в небесную радость. Мысль, что Бог может что-то отдать, потрясла ее душу. Вскоре мать заметила изменения в поведении дочери. Когда родительница поинтересовалась причинами счастливых перемен, девочка вытащила из кармана обрывок листка с незаконченной фразой из Библии. «А что же Он отдал?» — спросила мать. Ребенок на мгновение задумался и честно ответил: «Не знаю. Но если Он любит нас так, что готов хотя бы что-нибудь отдать, то нам нечего бояться».* А Бог отдал для нас Сына Своего, отдал все, отдал жизнь за нас. А мы так обременены этой суетой и ложной системой ценностей, что самый важный факт истории Вселенной забываем, как будто это не о нас и не к нам относится. Это к нам, это к каждому, это относится к тебе и ко мне, и спрос будет с тебя и меня. Что отдаю сегодня я?

«17 **Не радуйся, когда упадет враг твой, и да не веселится сердце твое, когда он споткнется.** 18 **Иначе, увидит Господь, и неугодно будет это в очах Его, и Он отвратит от него гнев Свой.** 19 **Не негодуй на злодеев и не завидуй нечестивым,** 20 **потому что злой не имеет будущности, - светильник нечестивых угаснет**». Наш Господь Иисус Христос сказал обо всем этом одним предложением: «**Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят**» (Мф.5:8). «Они и только они», — звучит в греческом оригинале. Чистота сердца — это стержень плодоносной жизни в Господе. Ясный критерий этой чистоты — отношение к неудачам противников. Мы имеем яркий пример Давида, мужа по сердцу Божьему, который, несмотря на свои падения, умел смиряться и очищать сердце покаянием. О чистоте его сердца свидетельствует удивительный факт его отношений с Саулом. Саул завидовал Давиду и несколько раз пытался даже убить его, а потом преследовал его с этой целью. Но как поступал Давид? Он являл любовь к своему противнику. Ранее, когда злой дух терзал Саула, Давид играл на гуслях, и «**отраднее и лучше становилось Саулу, и дух злой отступал от него**» (1Цар.16:23). Когда Саул хотел убить Давида и преследовал его, Давид имел возможность уничтожить того, кто желал лишить его жизни, когда встретил сонного царя в пещере. Но он не сделал этого: «**И сказал он людям своим: да не попустит мне Господь сделать это господину моему, помазаннику Господню, чтобы наложить руку мою на него, ибо он помазанник Господень**» (1Цар.24:7).

 Я думаю, что Давид получил вечные обильные благословения, проявив чистоту сердца и страх Божий. Бог видел сердце Давида. Только человек с чистым сердцем мог написать Пс.14:1-5, где сказано: «**Господи! кто может пребывать в жилище Твоем? кто может обитать на святой горе Твоей? Тот, кто ходит непорочно и делает правду, и говорит истину в сердце своем; кто не клевещет языком своим, не делает искреннему своему зла и не принимает поношения на ближнего своего; тот, в глазах которого презрен отверженный, но который боящихся Господа славит; кто клянется, хотя бы злому, и не изменяет; кто серебра своего не отдает в рост и не принимает даров против невинного. Поступающий так не поколеблется вовек**».

 К такой простоте и чистоте сердца должны стремиться и мы. Каждый должен простить друг друга, если что-то имеет против кого-то. Проверим свои сердца и очистим их с Божьей помощью, чтобы не носить то бремя, которое нам не под силу, и не причинять Господу огорчений нашим поведением. Нам важно установить правильные отношения любви и истины, чтобы славился Господь, чтобы иметь благословение нам и ближним, чтобы была более сильной церковь, чтобы снять препятствие для духовного возрастания. Будем помнить, что Бог смотрит на сердце и будет судить наши характеры. Самое высокое блаженство, которое никто и ничто не сможет поколебать — это иметь чистое сердце и более всего хранимого хранить сердце свое, «**потому что из него источники жизни**» (Пр.4:23).

 Итак, отметим в ***заключение***:

 ***Наше благословение и духовные победы определяются не осуждением противников, а любовью и чистотой сердца перед всевидящим Богом***. Для духовных побед и прославления Господа необходимо:

1. Смотреть в свое сердце и исследовать его по отношению любви и чистоты ко всем людям, включая противников.
2. Не уклоняться от простоты во Христе и жить Его вечными ценностями, проявляя искреннюю любовь ко всем без лицеприятия.
3. Очищать свое сердце покаянием пред Богом за неверные поступки, мысли, дела, намерения.

 Итак, ***проявляй любовь и чистоту сердца к ближнему, чтобы являться праведным перед всевидящим Господом***. Аминь.

**Величайший приоритет жизни**

Мф.6:31-33: «31 **Итак, не заботьтесь и не говорите: «что нам есть? или что пить? или во что одеться?** 32**потому что всего этого ищут язычники, и потому что Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом.** 33 **Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам**».

Многие люди еще не научились жить на земле с самыми элементарными нравственными человеческими правилами, но уже расположили себя в своих планах в совершенном Царстве Божьем, игнорируя Слово Божье, которое говорит: «**И не войдет в него ничто нечистое**». (Отк.21:27). По своей природе люди более склонны довольствоваться временным, чем вечным, синицей в руках, чем журавлем в небе, готовы более оправдывать себя, чем смиряться и судить себя. Но человек живет на земле не для того, чтобы приспосабливаться ко тьме, но для того, чтобы светить во тьме и светом истины Божьей разгонять тьму, являя свет любви Христовой. Как жить христианину, чтобы быть светом мира, чтобы наш свет светил перед людьми, чтобы они видели наши добрые дела и прославляли Отца Небесного? Как жить победоносной верой, радостью и торжествующим духом? Наш Господь дает нам важнейший принцип и направление наших устремлений: «Искать прежде всего Царство Божье и Божью правду». Это — величайшая истина всего Писания.

 В этих словах Господа нет призыва к безразличию, к беспечности и к чрезмерному аскетизму. Здесь не идет речь о том, чтобы не работать для удовлетворения ежедневных материальных нужд, и чтобы совсем не заботиться о будущем. Беспечность христианина также является грехом. Здесь речь идет о системе ценностей человека и о том, что должно быть на первом месте у христианина. Господь говорит здесь о том, что жизнь детей Божьих не должна быть занято только заботой о еде, питье, одежде; не должна быть чрезмерной и тревожной заботой о завтрашнем дне, события которого не во власти человека.

 Сегодняшний мир очень привязан к материальному. Стремление к материальному проникает в среду детей Божьих и подрывает силу поместных церквей, размывая их с греховным миром. Люди хотят через материальные блага обеспечить себе и своим потомкам будущее, накопить столько благ, чтобы жить вне зависимости от обстоятельств. Это является хитрой уловкой дьявола, который желает отвратить людей от истинного смысла жизни, отвратить от той цели, ради которой люди созданы Богом. Бог сотворил людей по Своему образу для любви с Творцом, для будущего вечного единства и блаженства с Ним, для Царства Божьего, в котором будут реализованы все лучшие качества человека как высшего Божьего творения. Если бы перед верующими стояла задача запасаться всеми материальными благами для всех будущих нужд, то они в своих усилиях были бы обмануты и никогда не были бы уверены, что всего будет достаточно. Деньги могут пропасть из-за инфляции, продовольствие может испортиться, строения могут быть разрушены; здоровье может быть подорвано болезнью, а человеческие планы могут быть разрушены такими остановками, как стихийные бедствия, войны, катастрофы, смерть и т.п. Но самое главное — это то, что такая система ценностей закрывает Господа и закрывает путь для веры, для спасения и для Царства Божьего, ради чего человек и пребывает временно на земле. Такая система ценностей ставит самого человека на место Бога и открывает широкие врата и пространный путь, ведущие в погибель.

 Многие люди возражают, утверждая, что нет ничего плохого в поисках материальных благ и получения полной независимости. Но мы должны ясно понимать, что независимость от Бога — это путь в погибель, путь в ад. Только в Господе как Царе царей и Господе господствующих, только в Его истинах мы можем иметь свободу (Ин.8:32). Об опасности приоритета материального в жизни и об опасности независимости от Бога говорит притча о богатом человеке, который в основу своей жизни поставил накопление и строил планы полной независимости: «**И скажу душе моей: душа! много добра лежит у тебя на многие годы: покойся, ешь, пей, веселись. Но Бог сказал ему: безумный! в сию ночь душу твою возьмут у тебя; кому же достанется то, что ты заготовил? Так бывает с тем, кто собирает сокровища для себя, а не в Бога богатеет**» (Лк.12:19-21).

 Кто-то возразит и скажет: «Живут же многие люди без Бога и без веры и процветают». Тот, кто так говорит, не говорит ничего нового, но показывает свою систему ценностей, которую он вкладывает в слово «процветает»: обеспечен материально. Слово Божье говорит нам о том, что в последнее время количество таких людей будет возрастать, а истинным детям Божьим будет очень трудно стоять в вечных истинах: «**Да и все, желающие жить благочестиво во Христе Иисусе, будут гонимы. Злые же люди и обманщики будут преуспевать во зле, вводя в заблуждение и заблуждаясь**» (2Тим.3:12,13). Но в этом и состоит наш выбор: избирать плотские удовольствия на земле без Бога и жить в душевных терзаниях здесь и в вечных мучениях в аду или же жить вечными Божьими ценностями здесь, иметь страдания, умерщвлять здесь греховные похоти, но иметь мир с Богом здесь и вечное блаженство в раю.

 И даже в этой земной жизни, те, кто не ищет Бога и Его Царства, терпят бедствия и омрачаются своими умами, впадая в безумие. Об этом говорит Слово Божье: «**Но как они, познав Бога, не прославили Его, как Бога, и не возблагодарили, но осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце; называя себя мудрыми, обезумели… то и предал их Бог в похотях сердец их нечистоте, так что они сквернили сами свои тела**» (Рим.1:21,22,24). Достаточно посмотреть сегодня на такие извращения, как однополые браки, гомосексуализм, лесбиянство и другие мерзости, чтобы ужаснуться от приоритета материального над духовным. Недавно я прочитал сообщение, в котором говорилось, что всемирно известная телеведущая в одном из прямых эфиров полностью обнажила себя. Изобилие материального при отсутствии духовного — это трагедия не менее опасная, чем войны. Такого ли счастья ищут люди? Захотели бы сегодня родители такой «известности» своей дочери, как у этой телеведущей? Кто хотел бы сегодня видеть своих детей в однополом браке? Не дайте себя обмануть приоритетом материального! Именно искаженная система ценностей приводит к мерзостям и к вечной погибели, которая надвигается неизбежно: «**Они знают праведный суд Божий, что делающие такие дела достойны смерти; однако не только их делают, но и делающих одобряют**» (Рим.1:32).

Смотреть нужно не в начало, а в конец пути. Как много людей делает такие трагические ошибки, о которых сказано в Псалме Асафа, в котором к отрезвлению приводит указание на вечный конец этих людей: «**А я — едва не пошатнулись ноги мои, едва не поскользнулись стопы мои, — я позавидовал безумным, видя благоденствие нечестивых, ибо им нет страданий до смерти их, и крепки силы их… И вот, эти нечестивые благоденствуют в веке сем, умножают богатство… И думал я, как бы уразуметь это, но это трудно было в глазах моих, доколе не вошел я во святилище Божие и не уразумел конца их. Так! на скользких путях поставил Ты их и низвергаешь их в пропасти. Как нечаянно пришли они в разорение, исчезли, погибли от ужасов! Ибо вот, удаляющие себя от Тебя гибнут; Ты истребляешь всякого отступающего от Тебя» (Пс.72:2-4,12,16-19,27**). И далее псалмопевец делает свой выбор: **«А мне благо приближаться к Богу!**» (Пс.72:28). Верно заметил один служитель Божий: «*Пребывание в аду не так весело, как путь туда*». В этом и состоит самый важный выбор христиан: земное или небесное.

Невозможно служить одновременно двум противоположным целям. Поэтому Христос категорически заявляет людям, служащим богатству: «**Никто не может служить двум господам: ибо или одного будет ненавидеть, а другого любить; или одному станет усердствовать, а о другом нерадеть. Не можете служить Богу и мамоне**» (Мф.6:24). И еще: «**Кто любит мир, в том нет любви Отчей**» (1Ин.2:15).

 Приоритет беспокойства о материальном является грехом, потому что он игнорирует любовь Божью, Его силу, мудрость, Его совершенство и заботу о нас, отрицает зависимость творения от Творца и невидимо вводит его в зависимость от дьявола. Господь заботится о Своих детях:

Пс.33:10,11: «**Бойтесь Господа, все святые Его, ибо нет скудости у боящихся Его. Скимны бедствуют и терпят голод, а ищущие Господа не терпят нужды ни в каком благе**».

1Пет.5:7: «**Все заботы ваши возложите на Него, ибо Он печется о вас**».

Пс.54:23: «**Возложи на Господа заботы твои, и Он поддержит тебя. Никогда не даст Он поколебаться праведнику**».

Пс.36:25: «**Я был молод и состарился, и не видал праведника оставленным и потомков его просящими хлеба**».

Рим.8:31,32: «**Если Бог за нас, кто против нас? Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?**».

 Верим ли мы этим и другим обетованиям и живем ли по ним или же поступаем по удостоверению человеческой логики? Может, мы оправдываем свои слабые устремления к Богу и незначительное служение Ему по остаточному принципу тем, что у нас нет времени и много материальных нужд? *Один человек сказал на предложение верующего потрудиться для Бога: «У меня столько нужд, что не до служения Богу». На это он услышал верный ответ: «Именно поэтому у тебя так много нужд»*.

Господь как вечный Царь Царства направляет интересы, ценности и устремления Своих детей в нужное русло: ««**Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам**». Наш Господь как бы говорит нам: «Я — Господь и Царь всех царствующих и Повелитель всех обстоятельств. Я держу все в Своей руке и забочусь о Своих детях. Я обещаю вам, что если вы поставите Божьи интересы на первое место, то Я позабочусь о ваших земных интересах сегодня и в будущем и введу вас в Царство Божье. Я сделаю так, что ваши нужды будут восполнены». Для этого не надо привязываться к земному более, чем необходимо для обеспечения основных жизненных потребностей, для этого надо *приобретать в характере умеренность, скромность и довольство*. Апостол Павел пишет: «**Великое приобретение — быть благочестивым и довольным. Ибо мы ничего не принесли в мир; явно, что ничего не можем и вынести из него. Имея пропитание и одежду, будем довольны тем. А желающие обогащаться впадают в искушение и в сеть и во многие безрассудные и вредные похоти, которые погружают людей в бедствие и пагубу; ибо корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям**»(1Тим.6:6-10).

*Что значит искать Царствия Божьего и правды Его? Если ответить одним предложением, то это означает:1) искать Царя этого Царства и исполнения Его воли;2) иметь ценности этого Царства и исполнять жизнью конституцию Божьего Царства, которая дана Законодателем в Слове Божьем; 3) любить Царя и Его детей и с верою ожидать Пришествия Царя за Своими, сохраняя верность и истину*. Невозможно представить себе успешного гражданина даже земного царства, если он не признает законы страны, не живет этими законами, не признает царя и не любит свой народ. Тем более это невозможно в Царстве Божьем.

***Искать Царства Божьего — это, прежде всего, искать изо всех сил Царя и Его воли, искать общения с Ним, искать возможность служить Ему и славить Его своей жизнью***.

Царство Божье — это не миф, а реальность. У этого Царства есть Царь, Который вечно жив и готовит для Своего Царства граждан на земле. Не на небесах, а на земле готовятся люди к жизни в присутствии Господа в Его Царстве. Здесь, на земле, своим отношением к Царю сегодня, своей верой, своими ценностями, своими делами, мыслями, словами и целями мы пишем свою судьбу. Царства без царя не бывает, если мы не любим по-настоящему Царя, то мы не сможем любить и Царство. Поэтому нам надо бояться более всего не экономических кризисов, не трудностей земной жизни, а бояться потери живой связи с Господом, в руках Которого все обстоятельства этой жизни и жизни вечной. Нам надо полюбить всем сердцем Законодателя и Его закон, подчиниться Ему всем существом и радоваться Его любви и совершенству, не придумывая для своей жизни свои законы. Нам надо верой принять Царя, чтобы быть гражданами Божьего Царства, Царя истинного и вечно существующего, а не придуманного человеком. Разочарования и поражения ожидают того, кто придумал себе «удобного бога», которому не надо служить, а который только служит ему; бога, который только милует, но не наказывает и не являет свой гнев; бога, которому можно что-то возразить и которого можно переубедить. Это очень серьезный предмет для наших размышлений в жизни: знаем ли мы истинного Бога и Царя, готовы ли мы склониться перед Ним и исполнять Его волю, готовы ли мы искать Божьего Царства на условиях Царя? Это важно для достижения Царства вечного блаженства, потому что иное царство — это ад, это царство тьмы, вечных проклятий и мучений, а никакого промежуточного царства в вечности нет. Как страшна и нестерпима геенна, но осознание того, что беспечные навечно лишаются Царства Божьего, еще нестерпимее! Об этом говорит Слово Божье: «**Подвизайтесь войти сквозь тесные врата, ибо, сказываю вам, многие поищут войти, и не возмогут…** **Там будет плач и скрежет зубов, когда увидите Авраама, Исаака и Иакова и всех пророков в Царствии Божием, а себя изгоняемыми вон**» (Лк.13:24,28).

Если мы не ищем Царя, то мы никогда не найдем и Царства, которое «**силою берется, и употребляющие усилие восхищают его**» (Мф.11:12). У фарисеев была такая большая проблема. Они хотели войти в Царство Божье, но истинного Царя не приняли, потому что не подчинились Писанию и желали такого царя, которого они придумали в своих чувствах, целях и ценностях, которые насквозь были земными. У них были знания, но не было живой веры; они искали Царства на своих условиях, но не искали Царя, перед Которым надо изменяться, Которому надо повиноваться, поклоняться и служить; они хотели получить от Бога все, но ничем не хотели жертвовать для Него; они говорили о любви, но не любили; они говорили о Божьих законах и учили других людей, но жили по придуманным ими законам; они говорили о вере Божьей, но жили верой человеческой; они знали Писание, но оно не было растворено верой и не приводило к единству с животворящим Богом. Поэтому они остались и без Царства, и без Царя. *Все эти опасности подстерегают каждого из нас, когда наше христианство превращается из живой веры в традицию или религию*.

***Искать Царства — это жить ожиданием Пришествия Царя***, ожидать Его так, как ожидает любящая невеста любимого жениха, ради которого она готова оставить все земное. Никакая любящая ожидающая невеста не станет принадлежать другому жениху, но она будет сохранять верность своему возлюбленному и готовиться ко встрече с ним. Исходя из уроков прошлого, в Послании к Евреям звучит предупреждение для нас, ожидающих Второго Пришествия: «**Посему будем опасаться, чтобы, когда еще остается обетование войти в покой Его, не оказался кто из вас опоздавшим. Ибо и нам оно возвещено, как и тем; но не принесло им пользы слово слышанное, не растворенное верою слышавших**».

Слово, слышанное и растворенное верой, действует любовью к Царю и к Его детям, а не ненавистью, не злобой, не подозрениями, не осуждениями и не завистью. Слово Божье предупреждает *об основном законе Царства*: «**Всякий, ненавидящий брата своего, есть человекоубийца; а вы знаете, что никакой человекоубийца не имеет жизни вечной, в нем пребывающей**» (1Ин.3:15). Это, наряду с сохранением истины и верности Господу, является важнейшим критерием того, живем ли мы в единстве с Царем сегодня и ищем ли Его Царства. Пусть каждый проверит себя.

Дорогие братья и сестры! Мы по своей сути есть то, к чему мы стремимся, что ищем для себя и как смотрим на будущее. Существует хорошая притча о двух снежинках. *Шел снег и две большие пушистые снежинки тихо кружились в зимнем танце, приближаясь к земле. Они были дружны и, боясь потерять друг друга, взялись за руки и затеяли разговор. Первая из них весело говорила:*

*— Как хорошо лететь, наслаждаться полётом!*

*— Нет, мы не летим, мы просто падаем,— грустно отвечала вторая.*

*—Скоро мы встретимся с землёй и превратимся в белое пушистое покрывало!*

*— Нет, мы летим навстречу гибели, а на земле нас просто растопчут.*

*— Мы станем ручьями и устремимся к морю. Мы будем жить вечно! — сказала первая.*

*— Нет, мы растаем и исчезнем навсегда, — возражала ей вторая.*

*Они закончили свой разговор и разжали руки. И каждая из них полетела навстречу той судьбе, которую выбрала для себя сама.*

 Выбором своих ценностей и устремлений мы избираем себе судьбу на земле и в вечности. И это — уже не притча, а наша реальная жизнь. И если мы не стремимся всеми силами навстречу Царю-Христу, если Он для нас не занимает во всем первое место, если нашим «богом» являются только земные интересы (**«что нам есть, или что пить, или во что одеться**», а также в каком доме жить, сколько получать денег, на какой машине ездить и в какие школы отдавать своих детей?), то мы летим к погибели. В таком случае мы сами избрали своим приоритетом земную жизнь, сами стали центром Вселенной, свергли Бога с Его трона и поставили туда себя, закрыли свои сердца для Царства Божьего и являемся лишь номинальными христианами, а не истинными детьми Божьими. По этой причине многие христиане стали безрадостными. Это и не удивительно, потому что если жить не Божьими обетованиями и не будущим Царством Христа, а земными ценностями, повышением цен и кризисами, то мы ни к чему хорошему не придем, а будем все время в депрессии. Там, где нет истинной веры в совершенного Бога и в Его Царство, нет веры в Его непобедимую правду, которая рано или поздно восторжествует, там никогда не будет истинной радости и душевного мира. При земных ценностях видятся больше трудности и преграды, а при небесных — видятся чудесные возможности, будущее торжество истины и проявляется способность извлечь драгоценное из ничтожного для подготовки себя к жизни с Господом.

Сегодня нет недостатка в христианах, читающих и знающих Библию, знающих о Боге, но есть дефицит христиан, живущих Словом Божьим и живым Богом; христиан, горящих любовью к ближним, снисходительных к другим и строгим к себе; христиан, жаждущих развития поместных церквей и установления в них мира Божьего и духовного созидания; христиан, благодарных за все и *держащихся правды, веры и любви во всех обстоятельствах*. Нам надо посмотреть на себя в свете Божьей правды, какими христианами являемся мы. Надо постоянно помнить, что душу питают не интеллектуальные знания, а Сам Бог, к Которому должно рваться наше сердце и при изучении Слова, и в молитвах, и в поступках, и в целях. Слово Божье служит не для того, чтобы блистать знаниями, а для того, чтобы соединять нас с живым Богом, чтобы познавать Его природу и преображаться в Его образ. Только пребывание в Господе дает нам животворящую силу, только соединение с Ним в ценностях, мыслях, целях, методах и поступках открывает источник Его силы для хождения в духе, для горения веры каждое мгновение.

 ***Искать Царства Божьего — это любить и исполнять Законы этого Царства, т.е. жить по истине Божьего Слова***.

 Господь дает нам ясное указание на поиски и устремления в жизни: «33 **Ищите же прежде Царства Божия и правды Его**». Правда Божья резко отличается от правды человеческой. Сегодня убедительной для многих стала ложь, которая гласит: «У каждого своя правда». Слово же Божье говорит нам о том, что для человека дана правда в Писании, что Слово Божье — объективная истина и оно непременно исполнится, что Бог явил людям истину через Иисуса Христа. Божья правда открыта нам в Библии и отражает неизменные законы Божьего Царства. *Если мы принимаем Царство, то мы должны принимать и законы этого Царства*. Поэтому важно искать не своей правды, а правды Божьей и жить по этой правде. Эта вечная правда изложена в Слове Божьем, в заповедях Господа, она изложена в самом совершенном законодательстве, данном Самим Богом и вечным Царем, Который всегда был, есть и будет и Который готовит Себе граждан будущего Царства. Слово Божье предупреждает нас о том, что значит стоять в истине: «**Кто говорит: "я познал Его", но заповедей Его не соблюдает, тот лжец, и нет в нем истины; а кто соблюдает слово Его, в том истинно любовь Божия совершилась: из сего узнаём, что мы в Нем. Кто говорит, что пребывает в Нем, тот должен поступать так, как Он поступал**» (1Ин.2:4-6). Искать Царства Божьего — это значит подражать во всем Христу.

 Встреча с Богом неизбежна для каждого человека и каждый даст отчет за себя. К последнему мгновению и встрече с Господом мы будем готовы, если будем готовы к этому каждое мгновение. Искать всегда, везде и во всем прежде всего толькоЦарства Божия и вечной Божьей правды — вот величайший приоритет жизни, вот неизменные цели и устремления, которые ведут к блаженству на земле и в вечности. Что же означает для нашей практической жизни эта заповедь Господа и Спасителя Иисуса Христа?

 При покаянии и обещании Богу доброй совести через крещение важно искать того, что дать церкви и братьям, искать того, как послужить Господу и прославить Его, чтобы «**все делать во имя Господа Иисуса Христа, благодаря через Него Бога и Отца**» (Кол.3:17).

При воспитании детей поиск Царства Божьего означает дать детям прежде всего не карьеру, не самое большое количество кружков и знаний языков, а привести их к Господу, подготовить этих детей для Божьего Царства через учение и наставление Господне.

 При создании семьи и в семейной жизни поиск Царства Божьего будет заключаться в том, чтобы умертвить эгоизм, служить своей половине, сделать спутницу (спутника) жизни счастливым, чтобы вместе более эффективно трудиться для Господа, чтобы все было с любовью.

 На работе и учебе поиск Царства Божьего будет состоять в том, чтобы свой труд делать «**от души, как для Господа, а не для человеков**» (Кол.3:23) и соответствовать званию дитя Божьего.

 В отношении с людьми мира поиск Царства и правды Его состоит в том, чтобы не стать соблазном для людей, верно представлять Христа и быть светом мира, с любовью свидетельствуя людям о спасении через веру во Христа.

 В отношении с родителями и старшими поиск Царства заключается в почитании их и в смирении перед авторитетом.

При конфликтных ситуациях поиск Царства в том, чтобы не уходить в обиды, не проявлять гордость и амбиции, а следовать по Слову: «**Никто не ищи своего, но каждый пользы другого**» (1Кор.10:24); чтобы искать мира (Пс.33:15); «**искать того, что служит к миру и ко взаимному назиданию**» (Рим.14:19); «**прощать «друг друга, как и Бог во Христе простил вас**» (Еф.4:32).

 В отношении с братьями и сестрами в церкви поиск Царства Божьего и правды Его состоит в том, чтобы ничего не делать «**по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя**» (Флп.2:3), чтобы любить братьев и сестер, прощать, снисходить, носить бремена друг друга, чтобы исполнить закон Христов (Гал.6:2); чтобы поднимать упавших, никого не осуждать, поступать так, чтобы созидать дело Божье в истинах Писания.

 В отношении слов и мыслей поиск Царства Божьего состоит в том, чтобы «**что только истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достославно, что только добродетель и похвала, о том помышляйте**» (Флп.4:8); чтобы никого не осуждать, чтобы никакое гнилое слово не исходило из уст наших, а «**только доброе для назидания в вере, дабы оно доставляло благодать слушающим**» (Еф.4:29).

 В отношении научения и назидания поиск Царства состоит в том, чтобы, прежде всего, применять истины к себе, судить себя в свете Слова Божьего (1Кор.11:31), поощрять всех «**к любви и добрым делам**» (Евр.10:24).

 Эти истины, как и все другие законы Господа, очевидны, но если мы не исполняем их, то мы не ищем Царства Божьего.

 Бог и вчера, и сегодня, и во веки совершенный. Поэтому Он не будет поддерживать нас и утверждать в наших заблуждениях. *Всеведущий Господь дает земные блага через жажду приобретения благ небесных, но эти земные блага затрагивают духовные, а не материальные ценности.* Когда Господь говорит: «**Истинно говорю вам: нет никого, кто оставил бы дом, или родителей, или братьев, или сестер, или жену, или детей для Царствия Божия, и не получил бы гораздо более в сие время, и в век будущий жизни вечной**» (Лк.18:29,30), то Он не обещает, что верующие в этой жизни получат во много крат больше земель, домов, денег и другого. Это бы противоречило узкому пути следования за Богом и приводило бы нас к ереси «евангелия благосостояния», которая утверждает, что духовные христиане должны благоденствовать уже в этой жизни. Господь говорит здесь о духовных ценностях христиан: через веру они входят в Церковь и приобретают огромное число братьев, сестер, мудрых стариц и старцев, которые служат им, как матери и отцы, приобретают любовь и поддержку верующих во всех землях и народах, для них распахнуты их гостеприимные дома, а также открываются возможности для много другого уже в этой жизни. Но самое главное — это вечные небесные ценности в будущем, с которыми ничто не сможет сравниться. Что может сравниться с тем, что в Царстве Божьем «**отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет**» (Отк.21:4)?! Что может сравниться с вечной правдой, справедливостью, святостью, с отсутствием страхов и тревог, отсутствием греха и вражды?! С чем можно сравнить пение ангелов, славу небес, Божий мир и покой, непреходящее блаженство?! С чем можно сравнить нетленные тела после воскресения?! С чем можно сравнить общение и единство со всеми святыми?! И, наконец, с каким богатством можно сравнить постоянное Божье присутствие, возможность видеть Бога и быть в единстве с Ним, быть Его дитем, получать все блага и созерцать Его славу?! Воистину нет сравнений на земле и воистину «**не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его**» (1Кор.2:9). Ради этого стоит жить, ради этого все можно отдать.

Господь не признает таких верующих, которые бы не искали прежде всего Царства Божьего и правды Его. И поэтому мы как служители Божьего Слова уполномочены сказать для себя и для всех: «Тот, кто не примет истинных ценностей и Божьих приоритетов, не имеет рождения свыше, а не рожденный свыше Царства Божьего не наследует» (Ин.3:3).

Пока мы живем, есть еще время изменить свои ценности и устремления и смотреть в вечность. Для тех, кто не покаялся и не принял Христа, необходимо срочно сделать этот шаг, потому что «**открывается гнев Божий с неба на всякое нечестие и неправду человеков, подавляющих истину неправдою**» (Рим.1:18); потому что «**благость Божия ведет тебя к покаянию**» (Рим.2:4); потому что «**если праведник едва спасается, то нечестивый и грешный где явится?**» (1Пет.4:18).

Для тех, кто считает себя христианином, но не живет ценностями Христа, необходимо срочно поправить свои светильники и искать прежде всего Царствия Божьего и правды Его, потому что «**если вы называете Отцом Того, Который нелицеприятно судит каждого по делам, то со страхом проводите время странствования вашего, зная что не тленным серебром и золотом искуплены вы от суетной жизни, преданной вам от отцов, но драгоценною Кровию Христа, как непорочного и чистого Агнца**» (1Пет.1:17-19). Изменения нужно осуществлять сейчас, потому что наступит время, когда это делать будет поздно или уже невозможно. «**Посему, оставив начатки учения Христова, поспешим к совершенству**» (Евр.6:1).

Многие могут возразить: «Но ведь мы спасаемся верой, а не делами». Да, верой и только верой, потому что сам человек без Бога не может себя спасти и ввести в Царство Божье. Да, верой, потому что «**без веры угодить Богу невозможно; ибо надобно, чтобы приходящий к Богу веровал, что Он есть, и ищущим Его воздает**» (Евр.11:6). Да, верой, потому что без веры нет обращения и покаяния, без веры нет рождения свыше и невозможно получение Божественной природы через Духа Святого. Да, верой, но верой Божьей, верой живой, верой святой и истинной, верой, действующей делами любви и достигающей совершенства, верой, которой чужды мирские ценности, враждебные Богу. Мы наследуем Царство Божье через веру, но вера без дел мертва. Господь строго предупреждает: «**Не всякий, говорящий Мне: "Господи! Господи!", войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного**» (Мф.7:21). Нельзя назвать людьми веры тех, кто не ищет Божественного и живет такими ценностями, которыми затворяется вход в Царство и вечное блаженство.

 Будем искать прежде всего Царство Божье, потому что оно в своем блаженстве и совершенстве превосходит все наши ожидания; потому что оно осуществляется вечно с помощью любящего и совершенного Царя, потому что оно превосходит все ценности этого мира в бесчисленное множество раз более, чем превосходит мировой океан капельку воды. Там будет совершенная радость без малейшей печали; блаженство без тревоги; молодость без старения; красота без единого недостатка; любовь без границ; истина без препятствий; новизна без повторений; Божье присутствие и благословение без перерывов. И если мы верим, что удостоимся такого света и славы, можем ли жалеть, что потеряли какую-нибудь мирскую ценность, которая есть лишь слабый отблеск и немощное подобие ценности небесной? Поэтому в этой жизни мы должны быть привязаны к земному не более, чем «**странники и пришельцы на земле**» (Евр.11:13), «**ибо не имеем здесь постоянного града, но ищем будущего**» (Евр.13:14). Будем правильно расставлять приоритеты жизни, чтобы, подобно Аврааму, искать будущего вечного города, «**имеющего основание, которого художник и строитель Бог**» (Евр.11:10). чтобы иметь истинные блага и в вечности, и на земле как на поле подготовки к вечности.

 Итак, отметим в ***заключение***:

***Через жажду приобретения благ небесных Всеведущий Господь дает нам на земле те блага, которые ведут нас в Его Царство***.

Для приобретения Царства Божьего и вечного блаженства с Господом необходимо:

1. Принять Царя Христа верою в сердце, принять Самого Господа, а не знание о Нем. Любить Царя и Его детей.

2. Принять всем сердцем и разумением ценности и законы Божьего Царства, изложенные Законодателем в Слове Божьем, исполнять их с огромной жаждой на земле, приготавливая себя к вечности и ожидая Пришествия Царя.

3. Иметь верные приоритеты в земной жизни, которые направлены не на земные устремления плоти, а на вечные духовные ценности, без которых невозможно существование Царства Божьего и вхождение в него.

4. Искать изо всех сил Царства Божия и правды Его через живое доверие Господу и Его Слову; через искреннее общение с Ним в молитвах; через проникновение в глубины Писания с целью познания природы Бога и преображения в Его образ; через исповедание, покаяние и оставление грехов и возрастание в святости и истине; через жертвенный труд для славы Божьей; через общение с детьми Божьими с целью взаимообогащения и несения бремен друг друга, через любовь к Богу и ближним, через истинные ценности и усилия для их достижения, а все остальное Бог приложит нам по Своей милости.

 Итак, ***постоянно*** ***ищите на земле Небесного Царя и исполнение Его воли, чтобы войти в Его Царство и получить то вечное, что желает дать нам любящий Господь***. Аминь.

**Высота служения**

Мф.20:20-28: «**Тогда приступила к Нему мать сыновей Зеведеевых с сыновьями своими, кланяясь и чего-то прося у Него. Он сказал ей: чего ты хочешь? Она говорит Ему: скажи, чтобы сии два сына мои сели у Тебя один по правую сторону, а другой по левую в Царстве Твоем. Иисус сказал в ответ: не знаете, чего просите. Можете ли пить чашу, которую Я буду пить, или креститься крещением, которым**  **Я крещусь? Они говорят Ему: можем. И говорит им: чашу Мою будете пить, и крещением, которым Я крещусь, будете креститься, но дать сесть у Меня по правую сторону и по левую — не от Меня зависит, но кому уготовано Отцем Моим. Услышав сие, прочие десять учеников вознегодовали на двух братьев. Иисус же, подозвав их, сказал: вы знаете, что князья народов господствуют над ними, и вельможи властвуют ими; но между вами да не будет так: а кто хочет между вами быть большим, да будет вам слугою; и кто хочет между вами быть первым, да будет вам рабом; так как Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих**».

 Говоря о любом служителе поместной церкви, верным будет такая духовная аксиома: «Я такой служитель и пастырь пред Богом, какое духовное состояние и ревность у вверенных мне овец». Как дети свидетельствуют о родителях, так и паства своим верным и ревностным служением перед Богом свидетельствует о состоянии пастыря. Если пастор не являет любовь — в церкви появляется атмосфера недоброжелательности; если пастор перестает духовно возрастать — церковь перестает активно служить; если пастор не организован — в церкви отсутствует дисциплина; если пастор не способен признавать талант других и способствовать его развитию — в церкви не будет единства и не будет эффективного ядра служителей и действующего совета. Но если пастырь любит Бога, стоит в истине и ревностный к делу Божьему, то и церковь будет постоянно возрастать в вере. Мы все взаимосвязаны в едином Теле Христа — Церкви. И для успешного служения нужно нечто большее, чем обаяние и способности, чем высокое положение в глазах людей — нужно полностью отдать себя в распоряжение Богу и стать рабом для ближних. Об этом учит наш Господь.

 Вот Господь готовится пойти на крест ради всех людей и открывает ученикам все о Своих будущих страданиях и воскресении: «**Вот, мы восходим в Иерусалим, и Сын Человеческий предан будет первосвященникам и книжникам, и осудят Его на смерть; и предадут Его язычникам на поругание и биение и распятие; и в третий день воскреснет**» (Мф.20:18,19). В это тяжкое время к Нему подходит мать Иакова и Иоанна и озвучивает весьма неожиданную просьбу: чтобы ее сыновья имели самое высокое положение в вечности. Такое же желание имели также и сами ученики: в Мк.10:35 сказано, что ко Христу подошли Иаков и Иоанн. Мы знаем из Писания, что ***все*** ученики спорили, кто из них больше в Царстве Небесном (Мф.18:1). Ученики еще не были исполнены силой Духа Святого, они только учились служению, и Господь дает величайшие уроки о том, что есть служение Богу и что есть истинная высота в служении. Ученики (как часто, к сожалению, и мы сегодня) еще не понимали принципов, согласно которым определяется высота положения и раздаются венцы славы. Они не понимали, чего просят, потому что хотели иметь венец без креста, славу без трудностей и страданий, которые ведут к славе. Господь предсказывает им перенесение страданий на пути в Царство Небесное: «**Иисус сказал в ответ: не знаете, чего просите. Можете ли пить чашу, которую Я буду пить, или креститься крещением, которым Я крещусь? Они говорят Ему: можем. И говорит им: чашу Мою будете пить, и крещением, которым Я крещусь, будете креститься, но дать сесть у Меня по правую сторону и по левую — не от Меня зависит, но кому уготовано Отцом Моим**». Места в Царстве распределяет Отец Небесный и совершенно по другим критериям, чем это делают люди. Эти места будут определяться тем, ***чем*** ***пожертвовали*** в земной жизни люди ради славы Божьей. Высота в Царстве Христа определяется служением на земле, которое Господь сравнил со служением слуги.

 Самыми великими слугами в церкви должны быть пасторы. Жизнь пастырей должна быть подражанием жизни Христа, Который «**уничижил Себя Самого, принял образ раба… смирил Себя, быв послушным до смерти, и смерти крестной**» (Флп.2:7,8); Который не боится трудностей и «**полагает жизнь Свою за овец**» (Ин.10:11); Который «**не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих**» (Мф.20:28). Господь указывает на Себя в качестве слуги для всех и призывает Своих учеников к исполнению этого принципа в служении.

 Ранее Иисус Христос говорил о Своем пастырстве, подчеркивая важные характеристики истинных служителей: «2 **А входящий дверью есть пастырь овцам**… 4 **И когда выведет своих овец, идет перед ними; а овцы за ним идут, потому что знают голос его**… 11 **Я есмь пастырь добрый: пастырь добрый полагает жизнь свою за овец**» (Ин.10:2,4,11). Здесь мы видим три важнейшие характеристики, которым должны соответствовать пастыри: 1) Божье призвание на служение, когда не плотское желание, а Дух Божий поставляет на служение, и тогда пастырь есть «**входящий дверью**»; здесь важно каждому взвесить свои силы, чтобы нести эту духовную тяжесть и в свое время передать тому, кто способен нести далее; 2) пастырь ходит впереди овец («**идет перед ними**»), а не позади их, это означает, что он есть *первый среди равных*; он первый по смирению, по видению Божьего дела, по страху Божьему, по ответственности, по твердости веры, по самообладанию, по глубине понимания Божьего Слова, по святости жизни, по ревности, по отеческой внимательности и попечительности над душами, по степенности и чистоте, по состраданию и снисходительности, по бескорыстию и умению вмещать и прощать всех людей, по духовному опыту и по любви к Богу и к людям; и в то же время он своим отношением к людям почитает других высшими себя, смирен и кроток сердцем, воздержан; здесь важно не только быть учителем, но являть пример следования за Господом, быть добрым отцом всем, по-отечески заботиться о каждом, потому что учителей много, а духовных отцов мало; 3) ***пастырь*** «**полагает жизнь свою за овец**», т.е. ради вверенных ему душ он готов отдать жизнь, отдать все, оставить все и нести самое высокое служение перед Богом, оставив карьеру, успех в глазах людей мира сего и всю жизнь положить на алтарь служения. Господь объясняет Петру, что любовь к Господу проявляется в том, чтобы приводить ко Христу, *пасти* и сохранять овец для Царства Божьего, т.е. любовь проявляется в служении: «**Когда же они обедали, Иисус говорит Симону Петру: Симон Ионин! любишь ли ты Меня больше, нежели они? Петр говорит Ему: так, Господи! Ты знаешь, что я люблю Тебя. Иисус говорит ему: паси агнцев Моих**» (Ин.21:15). Позже Апостол Петр учит пастырей: «**Пастырей ваших умоляю я, сопастырь и свидетель страданий Христовых и соучастник в славе, которая должна открыться: пасите Божие стадо, какое у вас, надзирая за ним не принужденно, но охотно и богоугодно, не для гнусной корысти, но из усердия, и не господствуя над наследием Божиим, но подавая пример стаду; и когда явится Пастыреначальник, вы получите неувядающий венец славы**» (1Пет.5:1-4). Пасти нужно «подавая пример стаду», потому что такая наука самая понятная и мотивирует других применять ее в жизни. Невозможно научить тому, чего сам не исполняешь. Апостол Павел напоминает пресвитерам о том, что Бог поручил им быть блюстителями душ: «**Дух Святый поставил вас блюстителями, пасти Церковь Господа и Бога»** (Деян.20:28). Всюду мы видим один самый яркий признак истинного пастырского служения: пастырь ***служит*** людям, он *является для них слугой*, *он становится рабом для них*, он полностью отвергает свое «я» и смиряется перед Пастыреначальником: «**кто хочет между вами быть большим, да будет вам слугою; и кто хочет между вами быть первым, да будет вам рабом**». Если нет готовности стать рабом для братьев и сестер, то нет истинного пастырского призвания, нет желания любить и вмещать всех.Иоанн Златоуст говорит своей пастве: «*Если бы можно было вырвать и показать мое сердце, вы увидели бы, как свободно помещаетесь в нем все вы – и женщины, и дети, и мужчины*». Господь видит сердце служителя, важно, чтобы в нем вмещались все без лицеприятия. Когда пастырь отдает все для служения Богу и людям, то он может сказать, как некогда ученики: «**Вот мы оставили все**» (Мф.19:27). Важно оставить все земное богатство, чтобы приобрести все духовное. До тех пор, пока служение в качестве слуги братьям и сестрам будет не на первом месте, до тех пор, пока мы будем лелеять надежды на одновременный успех и в мире, и в духовном служении, до тех пор, пока сердце и вся жизнь служителя не будет принадлежать полностью только церкви, дело Божье будет «пробуксовывать». Полное посвящение пастыря служению — это важнейшее условие успешного руководства церковью. «**Если же кто и подвизается, не увенчивается, если незаконно будет подвизаться**», — говорит нам Слово Божье (2Тим.2:5).

 Пастырское служение — самое ответственное во всем мире, потому что оно связано с вечностью, потому что оно связано с душами людей и потому что оно связано с самым дорогим для Господа — с Невестой Христовой, с Церковью, ради спасения которой Господь пошел на крест и ради прославления которой еще раз придет на землю. Если бы мы только до конца понимали, с чем мы имеем дело, то мы бы смирились в прахе и пепле и трепетали от этой ответственности — делать все, чтобы подготовить с Божьей помощью в чистоте и святости Невесту Христа для брачного пира на небесах! Какую ответственность имели бы мы, если бы служили помощником Президента! Но в своем служении пастор имеет более высокую ответственность — он является соработником Господу, младшим пастырем у Пастыреначальника. Дорогие служители! Мы должны трепетать от этой ответственности и понимать всю глубину того, что означает «**служить благоугодно Богу, с благоговением и страхом**» (Евр.12:28). У пастырей сложная задача — быть слугой для всех, но у них и самое радостное назначение и самая великая привилегия — служить людям и Господу. Слово Божье постоянно показывает нам, что *самые счастливые люди — это те, кто отдает всего себя для других, а самые несчастные — те, кто думает, что все другие обязаны сделать их счастливыми.*

 Успех церкви зависит не только от пастора, но и от паствы. Дорогие братья и сестры, помогите пастору помогать вам. Мы должны исполнять Слово Божье, которое говорит: «**Повинуйтесь наставникам вашим и будьте покорны, ибо они неусыпно пекутся о душах ваших, как обязанные дать отчет; чтобы они делали это с радостью, а не воздыхая, ибо это для вас неполезно**» (Евр.13:17). Слово Божье призывает нас повиноваться служителям: «**Просим же вас, братия, уважать трудящихся у вас, и предстоятелей ваших в Господе, и вразумляющих вас, и почитать их преимущественно с любовью за дело их; будьте в мире между собою**» (1Фес.5:12,13). Писание призывает также: «**Достойно начальствующим пресвитерам должно оказывать сугубую честь, особенно тем, которые трудятся в слове и учении**» (1Тим.5:17). Тот, кто не может повиноваться доброму служителю, не сможет повиноваться и Богу.

 Если бы меня спросили, какая из всех многочисленных задач является самой важной для пастора в наше время, то я бы ответил: «Созидать в церкви ***единство*** в любви и истине». И пастыри, и каждый брат и сестра должны стремиться к такому состоянию, чтобы все в церкви были единодушны, чтобы у верующих «**было одно сердце и одна душа**» (Деян.4:32). Ради этого пастыри, пресвитеры, дьякона и все служители должны стать слугами друг другу, потому что не в превозношении, а только в смирении можно достичь единства. Господь уделяет единству самое пристальное внимание и молится в Первосвященнической молитве: «**Да будут все едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино, — да уверует мир, что Ты послал Меня**» (Ин.17:21). Единство в любви и истине является непобедимой силой церкви. Это хорошо знает дьявол, который всеми силами и ухищрениями старается разрушить единство и поделить церковь на группы, на группки, на «своих» и «чужих», на «павловых» и «аполлосовых», потому что церковь невозможно разрушить извне, ей можно навредить только изнутри. Основное оружие дьявола против служителей и против церкви — это разделения, гордость, разногласия, т.е. дьявол желает перенаправить борьбу против сил зла на борьбу друг с другом, на борьбу брата против брата. Это ему удается, когда служители не бодрствуют, не понимают во всей полноте своей ответственности перед Богом, когда не останавливают и не разрешают противоречия в семье детей Божьих, когда делают вид, что все хорошо, когда свои интересы и личный духовный комфорт ставят выше интересов Божьих. Если в таких случаях трудно смириться, побороть свои амбиции и гордость, пойти навстречу друг другу, посчитать другого высшим себя, то дьявол завоевывает все больший плацдарм в сердце человека, и человек уже незримо будет бороться против многих своих, считая их чужими. Никогда не надо презирать друг друга, потому что такое поведение приводит к тому, что мы презираем Бога, презирая Его детей, которые все очень разные. Амбиции и гордость ведут к презрению. Кто-то верно заметил о великой опасности и живучести этих духовных недугов, которые надо постоянно умерщвлять духом: «*Без воды люди живут дольше, чем без амбиций*».

 Дьявол, в отличие от некоторых верующих, никогда не спит, он всегда атакует церковь и служителей, он, как пишет Апостол Петр, «**ходит, как рыкающий лев, ища кого поглотить**» (1Пет.5:8). Место дьяволу мы можем давать только через наши слабости, через наши недостатки в характерах, через наши грехи и гордость, через наши обиды и непрощение, через нежелание прилагать усилия, чтобы достигать братолюбия. Особенно широко врата для дьявола в церкви открывают слабости характера служителей. Для пастырей важно, чтобы их имена были не более значимым, чем добрая слава о церквах, которыми они руководят. Будьте всегда бдительны, дорогие служители и дорогая церковь. Самый большой урон дьявол наносит через разрушение духовного единства, через разделение на своих и чужих, через борьбу за утверждение любой ценой своей точки зрения. Я хочу призвать всех, чтобы мы понимали важную истину: кто вносит разделения в поместной церкви, тот служит дьяволу; кто распространяет среди внешних слухи о проблемах в семье детей Божьих, тот разрушает церковь; кто не останавливает осуждение на братьев и сестер, у того есть гниль в сердце, которая рано или поздно отзовется ему духовной болью и поражением, если не будет покаяния и изменения. Для каждого важно то, кому мы служим: Богу или своему имени. Важно то, что мы несем в церковь: созидание, мир, любовь, прощение, братство, помощь, духовную теплоту или же противостояние, обиды, изолированность друг от друга, холод и напряженность.

 Задача сохранения церкви в единстве является одной из основных для служителя, потому что если не будет единства в любви и истине, то все остальное уже не будет иметь силы.

 Мы все должны понимать, дорогие братья и сестры, что в поместной церкви ***нет своих и чужих***, есть только ***свои*** братья и сестры: сильные и слабые, активные и засыпающие, возрастающие духовно и остановившиеся в развитии, горящие и тлеющие, удобные и неудобные — все они наши, все члены одной духовной семьи, всем надо дойти до Царства Божьего и войти в небесный град. Пастырь в ответе за каждого. Каждому необходимо помочь определить свое место и найти свое служение, каждого необходимо утвердить в вере. Только на своем месте каждый будет полезен и будет приносить добрый плод. Рука не может быть ухом, а нога не может быть глазом. В Церкви Божьей нет бездарных детей, каждый имеет дары и то призвание для служения, которое он может выполнить лучше и эффективнее, чем все остальные братья и сестры. То служение, которое ты можешь выполнять с наибольшими плодами для славы Божьей, и есть твое предназначение в церкви. Это не означает, что это служение будет легким, это означает, что оно будет самым плодоносным. Как прекрасно, когда каждый брат и сестра находятся на своем месте и каждый несет то служение, для которого их предназначил Господь! Апостол Павел на примере Церкви Божьей как единого Тела объясняет гордым и превозносящимся друг перед другом коринфянам важную истину: важно не то, ***где*** и ***кем*** ты служишь, не то, как смотрят на тебя другие, а важно то, ***как*** ты служишь, с каким сердцем и рвением несешь служение в Теле Христа. Важно то, чтобы ты находился на своем месте в глазах Бога и исполнял предназначенную тебе от Господа функцию в живом организме церкви: «**Тело же не из одного члена, но из многих. Если нога скажет: я не принадлежу к телу, потому что я не рука, то неужели она потому не принадлежит к телу? И если ухо скажет: я не принадлежу к телу, потому что я не глаз, то неужели оно потому не принадлежит к телу? Если все тело глаз, то где слух? Если все слух, то где обоняние? Но Бог расположил члены, каждый в составе тела, как Ему было угодно. А если бы все были один член, то где было бы тело? Но теперь членов много, а тело одно. Не может глаз сказать руке: ты мне не надобна; или также голова ногам: вы мне не нужны. Напротив, члены тела, которые кажутся слабейшими, гораздо нужнее, и которые нам кажутся менее благородными в теле, о тех более прилагаем попечения; и неблагообразные наши более благовидно покрываются, а благообразные наши не имеют в том нужды. Но Бог соразмерил тело, внушив о менее совершенном большее попечение, дабы не было разделения в теле, а все члены одинаково заботились друг о друге. Посему, страдает ли один член, страдают с ним все члены; славится ли один член, с ним радуются все члены**» (1Кор.12:14-26).

 Бог таким образом соединил нас Духом Святым в Церкви, что мы все нужны друг другу. Наше единство глубоко заложено в Господе, его нужно сохранять и развивать. Ни один член тела не может жить долгое время без всех остальных. Если заболеет даже самая маленькая и незаметная железа в организме, то весь организм тоже болеет. В организме никогда не возникает проблем, когда один орган служит другому. *Если холодно моим ногам, руки наденут носки; если мой желудок голоден, ноги понесут к столу с пищей; если я* *имею боль в животе, моя голова укажет мне на то, что надо обратиться к врачу*. *Когда все служат друг другу, тогда не возникает проблем, но если что-то отказывает, не работает или исполняет не свою функцию, тогда человек становится инвалидом и умирает тот орган, который совсем не работает*. То же самое и в духовной жизни. Мы должны понять, наконец, что мы все нужны друг другу. В церкви для полноценной жизни важны все. Целостность и единство тела — это необходимое условие для жизни, роста и плодоносной деятельности всех его членов. Как важно нам всем понять эту важную истину и стремиться со всех сил укреплять единство. Если нас объединил Господь Своей любовью и соединил в одно тело Духом Святым, если Он каждому дал свое назначение, то мы не имеем права жить так, как будто мы живем каждый по отдельности, со своими планами и устремлениями, вспоминая о единстве и о служении ближним только в воскресенье на богослужении или на проповеди. Единство в любви и истине — сила и несокрушимость всякой поместной церкви. Что должен делать для этого пастор*? Его можно уподобить руководителю оркестра, в котором каждый играет свою партию, а дирижер управляет всем этим сообществом, чтобы получилось гармоничное звучание. При этом каждый инструмент обогащает звуки других и является необходимым*.

 Мы все очень разные, но в то же время мы все — дети Божьи; мы все имеем разные устремления и цели на разных этапах своего духовного развития, но в то же время мы имеем одну общую цель — прославить Господа и быть с Ним в вечности; мы все по-разному мыслим, но в то же время мы имеем одни и те же истины Слова Божьего и стремимся к мудрости Божьей. *Единство в церкви не есть однообразие, но есть многообразие при единой цели и единых ценностях*. Это многообразие в Господе обогащает каждого из нас в общении вокруг имени Христа, в совместном труде, в молитвах, в помощи друг другу. А. Сент-Экзюпери высказал красивую мысль о взаимообогащении людей, когда один другого почитает высшим себя: «*Если кто-то мыслит иначе, чем я, он не только обогащает меня. Основа нашего единства — человек, который выше каждого из нас*». Пусть все будут разные, но важно, чтобы мы все были любящими и стояли в истинах Божьих. На этом строится Церковь Божья, она стоит на Христе, Который есть любовь и истина. Именно в истинном единстве в Духе Святом рождается и многообразие, и красота творчества, и многогранность святой веры, и сила любви, и атмосфера для истинного духовного единения друг с другом. Дорогие братья и сестры! Никому из нас не надо пытаться всех сделать такими, как он сам, не надо сразу бросаться в критику, если кто-то не такой, как мы. Вспомним стихи Шекспира:

*Грехи других судить Вы так усердно рветесь,*

*Начните со своих и до чужих не доберетесь*.

 Но важно также никому и не обижаться на обличение. Смиренный слуга тот, который умеет правильно посмотреть на себя глазами других и вовремя исправиться. И не только тот показывает смирение, кто может строго судить себя, но и тот, кто, будучи обличаем другими, не уменьшает к нему любви, а выражает благодарность.

 Никто никогда не сможет решить все проблемы в церкви без содружества, без команды единомышленников, без совета с братьями, без подготовки достойной смены, без кропотливого труда всех служителей в едином духе. Когда мы трудимся вместе, то тяжесть делится, а плод умножается на всех. Кто-то может сделать лучше то, чего не могу сделать я, а я могу лучше сделать то, чего не можете вы, но вместе и в единстве любви и истины мы способны творить великие дела для славы Божьей. Давайте возьмем эту высоту, отбросив все амбициозно-личное, потому что существование церкви, наше пребывание в ней и служение в ней — это не наше личное дело, это дело Божье, это совершенная воля небес. Разве не поразительно то, что люди могут соперничать из-за глотка воды, в то время как в единстве они могли бы овладеть огромным источником благодати от Бога. У Бога всем хватит места. Созидательна только любовь, а когда кончается или угасает любовь, люди с криком ищут справедливости, забывая о том, что Бог поступает с нами не по справедливости, а по благодати.

 Объединять людей в церкви в любви и истине нужно постоянно. Значительно проще произвести разовое впечатление, чем постоянно созидать дух братолюбия. Служение пастыря — самое сложное служение, но оно еще больше усложняется, если служитель начинает смотреть на людей, а не на Бога; если он начинает на плотские действия людей отвечать по плоти, а не по духу. Пастор не имеет права действовать не по любви и не по истине. Он не имеет права обижаться, быть в депрессии, проявлять зависть, действовать нерешительно там, где требуется решительность, не имеет права радоваться, когда кто-то (даже из противников) упадет. Пусть на тебя клевещут, ты не клевещи; пусть тебя осуждают, ты не осуждай; пусть тебя обижают, ты не обижай; пусть тебя недооценивают, ты цени каждую душу; пусть тебе не помогают, ты носи бремена всех; пусть тебя гонят, ты не гони; пусть от тебя не принимают обличения, ты принимай; пусть тебе не доверяют, ты доверяй братьям и сестрам и протягивай им руку любви; пусть кто-то раздражается и теряет самообладание, ты не теряй; пусть тебя осуждают, ты не осуждай. Тогда Сам Господь будет на твоей стороне и будет побеждать за тебя, потому что Он гордым противится, а смиренным дает благодать.

 Иоанн Златоуст, учитель и епископ церкви, писал: «*Корабль Церкви волнуют постоянные бури; эти бури не только вторгаются извне, но зарождаются и внутри, и требуют от священника великой внутренней внимательности и тщательности*». Мы все в одной лодке, и нет смысла замазывать нарастающие противоречия и делать вид, что все хорошо, если лодка имеет течь, точно так же, как нет смысла закрывать только самую маленькую и ближнюю к тебе брешь в судне, когда оно имеет большую пробоину. На обломках гордости и самозначимости распадается единство, а на скалах любви и истины оно укрепляется. Мы не можем в жизни избежать разномыслий, но мы не должны из-за этого становиться врагами или противниками. Дьявол очень сильно желает, чтобы в церкви люди были врагами друг другу, потому что вражда разрушает души и разрушает церковь. Мы все находимся в одной семье Христовой, а потому что бы ни случилось в церкви (доброе или злое, приятное или скорбное) — все это касается меня, все это случается со мной и проходит через мою судьбу, даже если я этого не замечаю или не понимаю. Нам всем важно понять, какими ничтожными являются наши амбиции по сравнению с силой Божьей, которая управляет Вселенной.

 Самый важный вопрос нашей жизни — как я отношусь к Богу, а на практике это означает: как я отношусь к людям и к церкви. Люблю ли я свою церковь так, как ожидает от меня Господь? Какую цену я готов уплатить, чтобы в церкви все было хорошо? Готов ли я сегодня изменять свой характер, чтобы внести зерна урожая любви в церковь и чтобы всем моим братьям и сестрам стало чуть лучше? Готов ли я сегодня изменять себя для блага церкви или буду со всех сил изменять церковь под свои интересы и устремления? Готов ли я сегодня трудиться ради славы Господа, независимо от мнения людей, или же я склонен, как богатый юноша, отойти с печалью, потому что все идет не по моему плану и не я ставлю точку в конце всех мнений, а ее ставит Господь? Готов ли я сегодня вмещать всех, или же я буду вмещать только тех, которые вмещают меня и буду любить только любящих меня? Буду ли я ревновать о порядке, устройстве и братолюбии в своей церкви или же я буду при первых неудачах выносить сор из избы и проявлять показное «переживание за церковь» перед теми, кто порадуется нашим неудачам? Готов ли я отдать всю свою любовь церкви, братьям и сестрам, или же мои ценности настолько мелкие, что я буду искать себе какое-то другое место, потому что меня здесь не поняли, не оценили, и я буду всем жаловаться, как неверно поступили со мной и искать сочувствия где-то в дальней стороне. Дорогие братья и сестры! Останавливайте себя и всех тех, кто выносит проблемы церкви для внешних, кто не ревнует о доброй славе для своей церкви, и несите в церковь мир и простоту, потому что в церкви нет и не может быть чужих, в ней все — свои, все наши и всех надо любить. Это касается всех нас. Это касается и служителей, и тех, кому они служат.

 Дорогие братья и сестры! Господь всегда рядом. Любите свою церковь, и Бог будет еще больше любить и благословлять вас; смиритесь и ищите как послужить Господу, и Господь благословит вас; ходите пред Богом, как Енох, а не перед людьми, и Господь воздаст вам в свое время; прощайте друг друга и доверяйте друг другу, носите бремена друг друга, возвышайте братьев и сестер, и Господь возвысит вас в свое время. Все это не зависит от нашего положения, не зависит от того, какую ступеньку мы занимаем, а зависит от состояния нашего сердца и от наших отношений с Богом. Когда мы делаем что-то для тех, кого любим, мы трудимся изо всех сил и полагаем самое лучшее. Но разве не достоин любви наш Господь, умерший за нас, разве не достойна любви Его Церковь и Его дети?

 Дорогие служители! Вам дана величайшая привилегия — служить Богу и людям, иметь самое высокое назначение на земле, иметь дело с самым драгоценным и вечным — с людскими душами. Отдайте всю свою душу и сердце, все свои способности и знания, все свое время и все силы, чтобы вверенные вам души достигли Царства Божьего, потому что Господь спросит с нас за каждого члена церкви.

 Дорогие братья и сестры! Мы вступаем с вами в очень сложный период истории Церкви Божьей, когда будут нарастать отступления, когда будут проникать в церковь ложные учения, когда будут нарастать экономические трудности и давление на церковь, когда будет нарастать безразличие и у многих охладеет любовь, когда многие будут больше думать только о том, как выжить в трудных условиях. Мы вступаем в период, когда, возможно, придется нести страдания и скорби, нести ту чашу о которой говорил Господь Своим последователям: «**И говорит им: чашу Мою будете пить, и крещением, которым Я крещусь, будете креститься»**. В этих условиях может устоять только любящая церковь, стоящая в истинах Божьего Слова. Наша задача — сохранить единство, простоту, любовь, истину, укреплять веру и мотивировать церковь к труду и ревностному служению Богу. Мы много прошли вместе, так давайте же постараемся вместе дойти до Небесного града, вместе, без потерь, без зависти, без гордости, но в любви. Пусть это станет смыслом нашей земной жизни, чтобы прославить Христа. А для этого всегда будем помнить слова Христа о том, что наши ценности, наш уровень и мера нашего служения измеряются иными критериями, чем в этом грешном мире: «**Вы знаете, что князья народов господствуют над ними, и вельможи властвуют ими; но между вами да не будет так: а кто хочет между вами быть большим, да будет вам слугою; и кто хочет между вами быть первым, да будет вам рабом; так как Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих»**. Будем подражать нашему Господу Иисусу Христу.

 Итак, отметим в ***заключение:***

 ***Высота служения Богу — это сокрушение своего «я» и постоянное жертвенное смирение под Божью волю для единения всех членов церкви в любви и истине***. Чтобы достигать этой высоты, необходимо:

1. Своей жизнью и своим характером говорить церкви не менее убедительно, чем словами и научением, постоянно возрастать духовно, стимулируя духовное развитие церкви.
2. Осознавать всю полноту ответственности служения, смириться перед Господом и ходить пред Ним в страхе Божьем, умерщвляя свое «я» и исполняя роль любящего слуги и раба для всех братьев и сестер церкви без всякого лицеприятия, стойко перенося и вовремя разрешая все проблемы в жизни церкви, сохраняя и попекая каждую душу как собственность Господа.
3. Оставить все заботы века сего, оставить все плотские мысли и прилагать все усилия для единства церкви в любви и истине, для создания атмосферы мира, братолюбия, доверия, простоты и искренности, в которой бы эффективно использовались все дарования и таланты и в которой было бы одно сердце и один дух. Помочь всем быть на своих местах для исполнения предназначенных Богом служений.
4. Постоянно формировать и воспитывать активных служителей, выдвигать на служение одаренных и любящих Бога людей, иметь совет с братьями, чтобы трудиться в команде единомышленников, любящих Господа и церковь.

 Итак, ***забывая себя, будь всегда смиренным слугой всем братьям и сестрам, возвышая их и объединяя всех во Христе в любви и истине***. Аминь.

**Что видит в нас Господь**

Лк.14:7-11: «7**Замечая же, как званые выбирали первые места, сказал им притчу:** 8 **когда ты будешь позван кем на брак, не садись на первое место, чтобы не случился кто из званых им почетнее тебя,** 9 **и звавший тебя и его, подойдя, не сказал бы тебе: уступи ему место; и тогда со стыдом должен будешь занять последнее место.** 10 **Но когда зван будешь, придя, садись на последнее место, чтобы звавший тебя, подойдя, сказал: друг! пересядь выше; тогда будет тебе честь пред сидящими с тобою,** 11 **ибо всякий возвышающий сам себя унижен будет, а унижающий себя возвысится**».

 *Однажды я был свидетелем разговора двух подруг, одна из которых хотела устраиваться на работу к начальнику, где трудится другая. Она спрашивала очень подробно обо всем, чтобы понравиться будущему руководителю и работать на престижной фирме: «А какой цвет одежды он любит? Какие духи он предпочитает? Что он не переносит? Какие разговоры надо вести с ним? Надо ли показывать свой ум или молчать?». Подруга улыбнулась и сказала: «Он любит тех сотрудников, которые знают свое дело и добросовестно все отдают для работы*». И меня тогда посетила мысль: «Как много усилий мы прикладываем для того, чтобы понравиться человеку и как часто забываем о том, чтобы понравиться Богу!».

 «7**Замечая же, как званые выбирали первые места, сказал им притчу»**. Бог все видит, от Его всепроникающего взгляда ничего не ускользает. Маленькие дети закрывают глаза и думают, что их никто не видит. Взрослые люди скрывают свои худые мысли и намерения, оправдывают себя в разрушительных поступках, скрывают свои нераскаянные грехи, думая, что так можно убедить Бога в своей непорочности и часто не осознавая, что Бог видит все. Свет в нашей душе начинается тогда, когда мы понимаем, что все доброе у нас от Бога, а все злое — от нашей гордости. С осознания этого начинается наше смирение. Жизнь показывает, что чем выше человек духовно, тем более он смирен. Смирение сохраняет нас в Божьей благодати. Макарий Египетский верно заметил: «*Кто смиряет себя перед Богом и людьми, тот сохраняет данную ему благодать*».

Что и кого замечает Господь, как Он нас видит и что особенно ценит именно Он, Который в конечном итоге будет давать вечную оценку каждому из нас? Что ценно в наших мыслях, словах и делах в глазах Бога? Это важно знать нам, чтобы быть угодными Ему.

Обратимся к вечному Слову Божьему. Вот Господь смотрит на людей в храме: «**И сел Иисус против сокровищницы и смотрел, как народ кладет деньги в сокровищницу. Многие богатые клали много. Придя же, одна бедная вдова положила две лепты, что составляет кодрант. Подозвав учеников Своих, Иисус сказал им: истинно говорю вам, что эта бедная вдова положила больше всех, клавших в сокровищницу, ибо все клали от избытка своего, а она от скудости своей положила всё, что имела, всё пропитание свое**» (Мк.12:41-44). Господь оценивает действия и намерения по самым совершенным небесным критериям. Он видит не только то, сколько кто отдавал для Бога, но и видит сердце каждого, видит намерения, видит меру жертвенности и любви к Богу, меру доверия Богу. Господь видит не только то, сколько люди отдают для Бога, но и сколько оставляют для себя. Вероятно, никто из людей не обратил никакого внимания на эту бедную вдову и на ее ничего не значащие в глазах людей две лепты. Но Господь увидел что-то великое в ней. Он увидел ее богатое и жертвенное сердце, увидел ее любовь к Богу и ее веру, веру той, которой не на кого было надеяться (она была вдова) и которая верила Богу и надеялась только на Него, зная, что Господь не оставит. Господь высоко оценил сердце и поступок бедной вдовы, Он даже позвал учеников и указал им на небесные ценности: она «**положила больше всех**», потому что «**положила все, что имела, все пропитание свое**». Иисус учит здесь не только Апостолов, но Он и сегодня подзывает нас к этой сокровищнице и как бы говорит: «Я все вижу. В Моих глазах ценен тот, кто отдает все для Бога; кто доверяет свою судьбу и свой сегодняшний и завтрашний день Мне. Я ценю тех, кто жертвенно отдает все и не смотрит на других, не соблазняется другими и их богатством и не предъявляет им никаких требований, а смиряет себя ради славы Божьей и отдает все Богу». Жертвенность и доверие Богу в смирении — вот что ценит Господь. Великое в глазах Бога есть то, что мы с верою отдаем без всякого остатка в руки Господа, когда с полным доверием и смирением вручаем в Его руки себя и свою судьбу.

Точно так же высоко Господь оценил поступок женщины, которая вылила без всякого остатка драгоценное миро на Иисуса (Мф.26:6-13; Мк.14:3-9; Ин.12:1-8). Господь остановил ропот учеников, которые говорили, что «**можно было бы продать это миро за большую цену и дать нищим**» (Мф.26:9), сказав о том, что есть всему свое время и свой приоритет, но приоритет служения Богу важнее всего, важнее всего послужить Ему, когда есть выбор и нужда. «**Ибо нищих всегда имеете с собою, а Меня не всегда имеете**» (Мф. 26:11).

И с другой стороны, Господь видит сердце хорошего (по меркам людей) богатого юноши, который не осознает, что все благословения он имеет по милости Божьей, а не по своим заслугам, юношу, который считает, что он все основные заповеди закона «**сохранил от юности**» своей (Лк.18:21). Этот юноша посадил сам себя на очень почетное место в людском обществе, но не такой взгляд на него у Господа, Который будет распределять места в вечности. Когда на его вопрос, что ему делать, чтобы наследовать жизнь вечную, Господь говорит: «**Что имеешь, продай и раздай нищим, и будешь иметь сокровище на небесах; и приходи, следуй за Мной**» (Лк.18:22), юноша отошел с печалью. Когда наши земные ценности дороже вечных, то есть угроза рано или поздно отойти от Иисуса с печалью. Отсутствие смирения и неверные ценности закрыли юноше путь в Царство Божье, потому что он сам посадил себя на первое место и идет беззаботно по жизни, не замечая других, потому что у него как бы все правильно в жизни, все по правилам и все по заповедям. Но когда эти заповеди в своей глубине касаются его благополучия, то все сразу меняется. Если ты исполняешь заповедь любви, то отдай все нищим, пожертвуй, чтобы исполнить эту заповедь совершенно. Нет, здесь уже проходит граница его любви, а любовь не должна иметь границ. Бог видит его сердце, привязанное к земному богатству и человеческим почестям, а потому и несмиренное перед Богом и удаляющееся от Него.

Вот к Иисусу в Капернауме подходит сотник с просьбой исцелить слугу, который при смерти (Мф.8:5-13; Лк.7:1-10). Это один из редчайших случаев, когда Господь был удивлен верой язычника. Иисус удивился высокой вере сотника и сказал ученикам: «**В Израиле не нашел Я такой веры**» (Мф.8:10). Господь исцелил слугу сотника. Что было ценно у сотника в глазах Господа? Он был язычник, но проявил великую веру в Господа, когда сказал, что для исцеления Иисусу не обязательно идти в его дом, но Господь может это сделать по Слову Своему: «**Господи! Я не достоин, чтобы Ты вошел под кров мой; но скажи только слово, и выздоровеет слуга мой**» (Мф.8:8). Сотник имел любящее и смиренное сердце. Своего слугу сотник поставил выше себя, он ставит его на почетное место, а сам становится слугой для него: хлопочет за него, делает все, чтобы его исцелить, вместо того, чтобы заменить здоровым слугой, как это сделали бы в большинстве своем знатные люди. Господь не мог не отметить щедрость его сердца и красоту смирения, которая выразилась не только в том, что он ценил слугу, но и в том, что смирял себя перед величием Господа, осознавая, что он не достоин того, чтобы Христос посетил его дом. Все старейшины говорили о нем, что он достоин, что он строил синагогу для народа Божьего (Лк.7:4,5), а он в смирении говорит: «Я не достоин». Как высок такой человек в глазах Господа! Мы имеем важный духовный урок: нам надо в смирении ценить каждого человека, полагать всего себя за души ближних, иметь действенную и отдающую любовь к окружающим, иметь полное доверие в могущество Господа. Как важно нам ценить всех братьев и сестер, которые рядом! Как важно трудиться со всеми теми, кто есть и кого Господь послал нам в судьбе, и не оставлять тех, кто является немощным, стараться изо всех сил помочь их духовному исцелению! Все это прославляет Господа.

Твердую веру и смирение Иисус увидел у женщины-сирофиникиянки (Мф.15:22-28; Мк.7:24-30), которая просила об исцелении своей дочери. «**А женщина та была язычница, родом сирофиникиянка; и просила Его, чтобы изгнал беса из ее дочери. Но Иисус сказал ей: дай прежде насытиться детям, ибо нехорошо взять хлеб у детей и бросить псам. Она же сказала Ему в ответ: так, Господи; но и псы под столом едят крохи у детей. И сказал ей: за это слово, пойди; бес вышел из твоей дочери**» (Мк.7:26-29). Женщина имеет твердую веру, что пред ней Сам Бог. Она говорит с Ним не как с врачом, а как с Господом, смиряясь пред Ним и являя твердую веру, несмотря на то, что Иисус говорит, что Он послан прежде всего к овцам дома Израиля. Женщина смирилась и заняла самое последнее место, она готова питаться крошками со стола народа Божьего, она не обижается, она верит, что у Господа есть милость для всех людей. И каждый из нас должен помнить, что у Бога есть милость для него. У Бога есть милость для тебя, дорогой брат, и для тебя, дорогая сестра. Возможно, кто-то сейчас поставлен в стесненные обстоятельства. Но присмотритесь внимательно к своим бедам, может, вы просто не рассмотрели в них благословений, которые видящий все ваши обстоятельства Господь приготовил для вас в вечности. Вера смотрит в будущее, живая и действенная вера смотрит в вечность, на конечный результат. Такую веру желает видеть в наших сердцах Господь.

Мы читаем также о вере тех мужчин, которые несли расслабленного к Иисусу и разбирали крышу дома, смиряясь пред величием Господа, перед Его всевластием и ставя судьбу немощного человека на почетное место: «**И Он, видя веру их, сказал человеку тому: прощаются тебе грехи твои**» (Лк.5:20).

Дорогие братья и сестры. Так было и так будет всегда: «**Смиренных возвышает Господь, а нечестивых унижает до земли**» (Пс.146:6). Сегодня для нас звучат Его слова: «**Вы знаете, что князья народов господствуют над ними, и вельможи властвуют ими; но между вами да не будет так: а кто хочет между вами быть большим, да будет вам слугою; и кто хочет между вами быть первым, да будет вам рабом**» (Мф.20:25-27). От всезнающего и всевидящего Господа не ускользнет ничего настоящего и ценного в каждом человеке. Он видит все, и наши судьбы зависят от того, как смотрит и видит нас Он, наш совершенный Господь. Только Его оценка является решающей. Он может остановить любую процессию, любое служение, любой ход сегодняшних событий и указать всем: «Смотрите, вот здесь смиренная жемчужина». Он делал это во времена земного служения, когда исцелил слепого у Иерихона, который в смирении и с верой просил милости Господа и кричал: «**Иисус, Сын Давидов! Помилуй меня**» (Лк.18:35-43). Он сделал это в синагоге, остановив служение и исцелив смиренную женщину. Он и сегодня может по нашей вере и смирению восполнить всякую духовную нужду. Так было всегда. Так было со времен смиренного Авеля и так будет до тех последних времен, когда Господь укажет на тех, о которых написано в Книге Откровения, на тех, «**которые не осквернили одежд своих, и будут ходить со Мною в белых одеждах, ибо они достойны**» (Отк.3:4); на тех, которые в вечности, в Небесном Иерусалиме «**будут Его народом, и Сам Бог с ними будет Богом и**х» (Отк.21:3); на тех, кто «**узрят лицо Его, и имя Его будет на челах их**» (Отк.22:4).

 Какую веру и какое сердце Господь видит у нас? Как мы ходим перед Ним? Какую судьбу и какое будущее мы избираем себе сегодня? Как мы молимся Господу? Смиряемся ли мы пред Его величием или говорим на равных с Богом, занимая пред Ним неподобающее нам место? Осознаем ли мы, что обращаемся к Творцу всего видимого и невидимого, к Святому и Всемогущему Богу? Имеем ли мы ту живую веру, которая может все, имеем ли мы полное доверие Господу или же полны сомнений? О каких нуждах мы просим? Господь видит наше сердце. Может быть, мы теряем чудо за чудом, потому что не имеем живой веры и терпения, о чем пишет Иаков: «**Если же у кого из вас недостает мудрости, да просит у Бога, дающего всем просто и без упреков, — и дастся ему. Но да просит с верою, нимало не сомневаясь, потому что сомневающийся подобен морской волне, ветром поднимаемой и развеваемой. Да не думает такой человек получить что-нибудь от Господа. Человек с двоящимися мыслями не тверд во всех путях своих. Да хвалится брат униженный высотою своею**» (Иак.1:5-9).

 Смиримся перед Господом; припадем к Его ногам с полным доверием; очистим свои сердца, будем помышлять о том, «**что только истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достославно, что только добродетель и похвала**» (Флп.4:8); оставим равнодушие; будем просить о том, что славит Господа; удалим из разума и сердца все нотки маловерия и заполним сердце верой. Бог всегда увидит такую веру и услышит такую молитву, послав в свое время ответ и подарив нам то, что нам во благо, а не то, что мы иногда просим.

У человека и у Бога разные ценности, и блажен тот, кто приводит свои ценности в соответствие ценностям Господа. В этом состоит отличие духовного человека от плотского: плотской, быв позван на пир, не смиряется и не благодарит за это, а думает, что он все заслужил.

*Плотской ходит перед людьми и пытается создать впечатление, чтобы понравиться людям, а духовный ходит перед Богом*, он знает, что нужно угождать Богу, и не только знает, но и в страхе Божьем ходит перед Творцом, боясь огорчить любящего Создателя и Спасителя, Который видит все и говорит: «**Лукаво сердце человеческое более всего и крайне испорчено; кто узнает его? Я, Господь, проникаю сердце и испытываю внутренности, чтобы воздать каждому по пути его и по плодам дел его**» (Иер.17:9,10). Бог любит чистых сердцем. Так было с первым забранным на небеса человеком Божьим Енохом, о котором сказано: «**И ходил Енох пред Богом; и не стало его, потому что Бог взял его**» (Быт.5:24). Какая краткая и прекрасная характеристика человека Божьего: ходил перед Богом! Нам надо стремиться ходить перед Богом с чистым сердцем, несмотря на то, как ходят друг перед другом другие.

 *Плотской желает успеть сделать все, а духовный делает только то, к чему призывает Господь*. Здесь важно смиренное сердце, которое взывает к своему Создателю, как это некогда делал Апостол Павел: «**Господи! Что повелишь мне делать?**» (Деян.9:6). Бог с каждым из нас трудится совершенными методами. Не будем мешать Ему трудиться над нашими характерами и над характерами наших братьев и сестер. Не бойтесь оказаться незамечеными, так не бывает, у Бога все под контролем, Он видит все. Делайте свое дело, живите и давайте жить и трудиться другим, доверяя и помогая им. Пусть неверные шаги кого-то не тянут вас назад (каждый за себя даст отчет перед Богом), но вы верным хождением перед Господом указывайте всем путь вперед. И здесь совершенно не важно, на какую ступеньку мы себя поставили, важно, что видит в нашем хождении Господь и какое действие мы производим: созидательное или разрушительное; вводим мы людей в уныние или вдохновляем; делаем Божье дело или имя себе?

 *Плотской собирает людей вокруг себя, а духовный вокруг Христа*. Если мы в смирении ищем Божьей славы, то мы никогда не будем делить людей на своих и чужих, потому что все — Христовы, а Он не разделяется. Некогда плотские коринфяне, которые были о себе и о своей мудрости высокого мнения, делили церковь на разные группы. Апостол Павел, имеющий видение Божье, дает им наставление и духовную оценку: «**Потому что вы еще плотские. Ибо если между вами зависть, споры и разногласия, то не плотские ли вы? и не по человеческому ли обычаю поступаете? Ибо когда один говорит: "я Павлов", а другой: "я Аполлосов", то не плотские ли вы? Кто Павел? кто Аполлос? Они только служители, через которых вы уверовали, и притом поскольку каждому дал Господь. Я насадил, Аполлос поливал, но возрастил Бог; посему и насаждающий и поливающий есть ничто, а все Бог возращающий. Насаждающий же и поливающий суть одно; но каждый получит свою награду по своему труду**» (1Кор.3:3-8).

 *Плотской хочет изменять других, а смиренный и духовный изменяет себя* с Божьей помощью. Один духовный старец рассказывал о самом важном открытии в жизни веры. «*Когда я был молод, мне все казалось неверным, все верующие казались не истинными христианами, на многих смотрел как на лицемеров. Я хотел изменить всех окружающих и все обстоятельства и просил у Бога сил: «Господи, дай мне сил, чтобы изменить этот мир». Позже, когда появились элементы смирения, я просил у Бога сил изменить свою семью, потом — изменить свою жену. Прошло много времени, а я не изменил ни одного человека. Когда я понял суть и красоту смирения, Господь проговорил мне через совесть: «Изменяй себя, с этого начинается созидание в любой церкви». Только после этого появились добрые плоды*».

*Плотской хочет занять всегда более почетное место, будучи недостойным его, а духовный в смирении всю славу отдает Богу* и унижает себя перед Спасителем, совершая в любви свой труд. В этом плане показателен пример плотского Саула и духовного Давида. Люди смотрели на них не так, как смотрел Бог. И Господь открывает важный принцип через пророка Самуила: «**Я смотрю не так, как смотрит человек; ибо человек смотрит на лице, а Господь смотрит на сердце**» (1Цар.16:7). Давид смирялся перед Господом, он ошибался, падал, но он любил Господа, смирялся перед Ним, и потому Бог поднимал Его и ставил на почетное место, Он дал ему честь быть потомком Самого Мессии. Бог избирает, поставляет и возвышает смиренных. Его совершенное Слово говорит нам: «**По данной мне благодати, всякому из вас говорю: не думайте о себе более, нежели должно думать; но думайте скромно, по мере веры, какую каждому Бог уделил**» (Рим.12:3). Бог видит все. Мы можем быть в Его очах жемчугом, а можем быть и медью звенящей. Это зависит от выбора нами системы ценностей в наших сердцах: «**Бог знает сердца ваши, ибо что высоко у людей, то мерзость пред Богом**» (Лк.16:15).

 И в рассматриваемой нами притче Господь указывает на важнейший созидательный принцип смирения для поддержания Божьей гармонии отношений среди детей Божьих: не ставь себя высоко, займи лучше последнее место, а Бог потом Сам поставит тебя на место, соответствующее твоему назначению.«8 **Когда ты будешь позван кем на брак, не садись на первое место, чтобы не случился кто из званых им почетнее тебя,** 9 **и звавший тебя и его, подойдя, не сказал бы тебе: уступи ему место; и тогда со стыдом должен будешь занять последнее место.** 10 **Но когда зван будешь, придя, садись на последнее место, чтобы звавший тебя, подойдя, сказал: друг! пересядь выше; тогда будет тебе честь пред сидящими с тобою,** 11 **ибо всякий возвышающий сам себя унижен будет, а унижающий себя возвысится**».

 На чьей стороне стоишь ты? Стремись к совершенному, к Божьему, святому и не трать напрасно время своей жизни на пустоту и на собирание того, что сгорит в одно мгновение. Смирись и смотри на Господа, не пытайся что-то изменить плотскими методами, все приноси в молитве Богу. Не борись со своими братьями и сестрами; не завидуй успешным, но радуйся их успеху как общему успеху семьи Божьей, потому что это славит Господа. Помоги ближнему, поддержи инициативных и талантливых, бездарности пробьются сами. Ободри уставших, подними упавших, смирись перед напористыми и отдай их в руки Божьи. До крови сражайся против греха и возвышай голос за истину. Все это ценно в глазах Бога и не останется незамеченным.

 Всевидящий Бог устами пророка Иеремии сказал для каждого из нас такие слова: «**Так говорит Господь: да не хвалится мудрый мудростью своею, да не хвалится сильный силою своею, да не хвалится богатый богатством своим. Но хвалящийся хвались тем, что разумеет и знает Меня, что Я — Господь, творящий милость, суд и правду на земле; ибо только это благоугодно Мне, говорит Господь**» (Иер.9:23,24). Наша основная ценность в том, что мы знаем любящего и прощающего Бога, Который открыл Себя для нас по Своей милости. А если мы действительно знаем Бога так, как должно знать, то мы будем жить так, как Он открывает нам. Мы будем жить по Божьим ценностям и по-настоящему любить Его, потому что Он Сам сказал: «**Если любите Меня, соблюдите Мои заповеди**» (Ин.14:15). Давайте же мы все вместе не только будем говорить, но будем жить по христианским ценностям. Если мы будем искать Божьей славы во всем, Бог найдет тысячу путей, как защитить и благословить нас. Тогда Он откроет тысячи возможностей для укрепления нашей церкви, восполнит нужды каждого по богатству в славе Христом Иисусом; укрепит нашу веру и любовь друг к другу, которая может развиваться в атмосфере любви к Господу, в атмосфере правды, искреннего доверия и взаимопомощи, когда мы можем радоваться с радующимися и плакать с плачущими. Тогда все увидят, что мы действительно дети Божьи, потому что мы будем «**иметь любовь между собою**» (Ин.13:35) и этим будем указывать людям путь ко Христу. Люди идут на свет, а не на тьму, и мы обязаны являть этот свет, приглашая других на будущий брачный пир и уступая им почетные места. Иначе люди не пойдут к нам, и мы станем препятствием на пути их спасения. Любовь, истина и смирение — вот источники света Божьего для всех людей. Этого ожидает Господь от каждого из нас, чтобы мы были истинной семьей Божьей, истинной церковью, а не сообществом религиозных людей со своими целями и устремлениями, со своими планами и амбициями, со своими ограничениями и условиями. Условия может ставить только Бог, а мы в смирении должны исполнять их. Бог видит все, Бог видит наше сердце, наши цели и намерения, от Него ничего не сокрыто.

Чем больше мы будет стремиться быть теми, кем быть должны, тем меньше нам нужно будет скрывать то, кто мы есть на самом деле, тем больше мы будем иметь свое неповторимое лицо и свою уникальную красоту души. Эту уникальную красоту души каждому дал Господь, важно только, чтобы каждый мог раскрыть и проявить ее в правде, вере, нелицемерной любви. Она открывается смирением и кротостью, открывается желанием возвысить Бога и ближних, а не себя, открывается любовью к тем людям, которые рядом с нами. Она начинает проявляться тогда, когда мы, как званые на брачную вечерю Агнца, не выбираем здесь, на земле, «первые места», а представляем это своим братьям и сестрам, давая место Богу, чтобы Он определил нам наше место и здесь, и в вечности.

Бог все видит. Это — великое благо для смиренных и жертвенных людей и великая трагедия для лицемерных и возвышающих себя. Господа нельзя обмануть, Он видит сердце, Он говорит каждому из нас: «11 **Ибо всякий возвышающий сам себя унижен будет, а унижающий себя возвысится**». Для того, чтобы этот золотой принцип небес действовал в нашей земной жизни, нам не надо совершать ничего искусственного, не надо делать вид смиренного человека, не надо унижать себя всеми плотскими силами в глазах людей. Надо просто занять правильное, смиренное, благоговейное и трепетное положение пред Творцом всего видимого и невидимого и в благодарности за Его милость и спасение воздать Ему во всем подобающее место и подобающую славу. Тогда и наше место будет определено правильно.

Дорогие братья и сестры! Пока мы не начнем жить по Библии, нельзя сказать, что мы ее понимаем. И только тогда, когда мы поймем всем сердцем и всем разумением по отношению к себе, что «**Бог гордым противится, а смиренным дает благодать**» (Иак.4:6); только тогда, когда мы в себе будем практиковать Божий приоритет «**ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам**» (Мф.6:33); только тогда, когда мы смиримся под крепкую руку Божью и будем искать Божьего, а не своего; только тогда, когда мы во всех наших мыслях, целях, намерениях, словах и делах поставим Бога на первое место и будем искать Его славы; только тогда, когда мы поймем, что у нас нет никаких заслуг перед Господом и «**что по милости Господа мы не исчезли, ибо милосердие Его не истощилась, оно обновляется каждое утро**» (Плач.3:22,23); только тогда, когда мы осознаем, что мы ничего не можем дать Богу, кроме всего себя и своего сердца; только тогда, когда мы будем ценить каждого брата и сестру и представлять им почетное место в нашей жизни, помогая им, вдохновляя их, радуясь и плача с ними, неся их бремена, мы можем сказать, что начинаем понимать Писание. И, может быть, только после этого Господь даст нам в Своих планах подобающее место, сказав через обстоятельства: «**Друг, пересядь выше**». И, может быть, только «**тогда будет тебе честь пред сидящими с тобою»**.

 Итак, отметим в ***заключение:***

***Бог славится через нас, а мы в благословении преображаемся в Его образ тогда, когда с верою и смирением во всем отдаем Ему первое место, ближним — второе, а себе — третье***». Для того, чтобы быть угодными в глазах Господа и созидать дело Божье в земной жизни, необходимо:

1. Осознать величие Божье и силу Божьей любви и милости к нам, чтобы смириться, прежде всего, ***перед Ним*** и в красоте кротости с радостью и вдохновением совершать свое служение, исполняя предназначенную Господом роль для каждого на своем месте в едином Теле Христа — Церкви. Спеши смириться перед Богом, чтобы ходить в правильном и смиренном положении перед людьми.
2. Всегда правильно ходить перед всевидящим Богом, все совершать в чистоте и искренности сердца, почитая один другого высшим себя, возвышая и поднимая друг друга, не сравнивая себя с другими, не превозносясь над братьями и сестрами. Занимать то должное и скромное место, которое будет способствовать созиданию общего дела Божьего.
3. Делать свое дело и не мешать трудиться другим; пропускать других впереди себя, оказывая им должную честь как участникам будущего брачного пира на небесах, поддерживать все доброе в них, осознавая, что у Господа на всех хватает места для труда на земле и для радости в вечности.
4. Смирением и любовью поощрять всех к развитию и созиданию, использовать смирение как универсальный и эффективный ключ для открытия сердец братьев и сестер и раскрытия их потенциала и возможностей для приближения к Господу. Использовать смирение для достижения единства в церкви, использовать его как самый эффективный способ преображения себя в образ Христов и как верный путь к жертвенной отдаче всего лучшего для Господа и для ближних.

 Итак, ***будем всегда помнить, что Бог видит все, и потому в смирении и благоговении будем отдавать Ему все самое драгоценное для Его славы***. Аминь.

**Предубеждения — препятствие к познанию истины**

Ин.9:1-41: «1 **И, проходя, увидел человека, слепого от рождения.** 2 **Ученики Его спросили у Него: Равви! кто согрешил, он или** **родители его, что родился слепым?** 3 **Иисус отвечал: не согрешил ни он, ни родители его, но это для того, чтобы на нем явились дела Божии.4 Мне должно делать дела Пославшего Меня, доколе есть день; приходит ночь, когда никто не может делать. 5 Доколе Я в мире, Я свет миру.**6 **Сказав это, Он плюнул на землю, сделал брение из плюновения и помазал брением глаза слепому,7 и сказал ему: пойди, умойся в купальне Силоам, что значит: посланный. Он пошел и умылся, и пришел зрячим.** 8 **Тут соседи и видевшие прежде, что он был слеп, говорили: не тот ли это, который сидел и просил милостыни?** 9 **Иные говорили: это он, а иные: похож на него. Он же говорил: это я.**10 **Тогда спрашивали у него: как открылись у тебя глаза?** 11 **Он сказал в ответ: Человек, называемый Иисус, сделал брение, помазал глаза мои и сказал мне: пойди на купальню Силоам и умойся. Я пошел, умылся и прозрел.** 12 **Тогда сказали ему: где Он? Он отвечал: не знаю.** 13 **Повели сего бывшего слепца к фарисеям.**14 **А была суббота, когда Иисус сделал брение и отверз ему очи.** 15 **Спросили его также и фарисеи, как он прозрел. Он сказал им: брение положил Он на мои глаза, и я умылся, и вижу.** 16 **Тогда некоторые из фарисеев говорили: не от Бога Этот Человек, потому что не хранит субботы. Другие говорили: как может человек грешный творить такие чудеса? И была между ними распря.**17 **Опять говорят слепому: ты что скажешь о Нем, потому что Он отверз тебе очи? Он сказал: это пророк.** 18 **Тогда Иудеи не поверили, что он был слеп и прозрел, доколе не призвали родителей сего прозревшего** 19 **и спросили их: это ли сын ваш, о котором вы говорите, что родился слепым? как же он теперь видит?** 20 **Родители его сказали им в ответ: мы знаем, что это сын наш и что он родился слепым,** 21 **а как теперь видит, не знаем, или кто отверз ему очи, мы не знаем. Сам в совершенных летах; самого спросите; пусть сам о себе скажет.**22 **Так отвечали родители его, потому что боялись Иудеев; ибо Иудеи сговорились уже, чтобы, кто признает Его за Христа, того отлучать от синагоги.** 23 **Посему-то родители его и сказали: он в совершенных летах; самого спросите. 24 Итак, вторично призвали человека, который был слеп, и сказали ему: воздай славу Богу; мы знаем, что Человек Тот грешник.** 25 **Он сказал им в ответ: грешник ли Он, не знаю; одно знаю, что я был слеп, а теперь вижу.** 26 **Снова спросили его: что сделал Он с тобою? как отверз твои очи?** 27 **Отвечал им: я уже сказал вам, и вы не слушали; что еще хотите слышать? или и вы хотите сделаться Его учениками?** 28 **Они же укорили его и сказали: ты ученик Его, а мы Моисеевы ученики.**29 **Мы знаем, что с Моисеем говорил Бог; Сего же не знаем, откуда Он.** 30 **Человек прозревший сказал им в ответ: это и удивительно, что вы не знаете, откуда Он, а Он отверз мне очи.** 31 **Но мы знаем, что грешников Бог не слушает; но кто чтит Бога и творит волю Его, того слушает.** 32 **От века не слыхано, чтобы кто отверз очи слепорожденному.** 33 **Если бы Он не был от Бога, не мог бы творить ничего.**34 **Сказали ему в ответ: во грехах ты весь родился, и ты ли нас учишь? И выгнали его вон.** 35 **Иисус, услышав, что выгнали его вон, и найдя его, сказал ему: ты веруешь ли в Сына Божия?** 36 **Он отвечал и сказал: а кто Он, Господи, чтобы мне веровать в Него?** 37 **Иисус сказал ему: и видел ты Его, и Он говорит с тобою.** 38 **Он же сказал: верую, Господи! И поклонился Ему.** 39 **И сказал Иисус: на суд пришел Я в мир сей, чтобы невидящие видели, а видящие стали слепы.** 40 **Услышав это, некоторые из фарисеев, бывших с Ним, сказали Ему: неужели и мы слепы?**41 **Иисус сказал им: если бы вы были слепы, то не имели бы на себе греха; но как вы говорите, что видите, то грех остается на вас**»*.*

 И. В. Гете принадлежит следующая мысль: «*Недомолвки и закоренелые предубеждения вносят в мир больше смуты, чем* *коварство и злоба*». Часто так случается, что на пути к духовной истине предпочтительнее не иметь никаких познаний, чем быть наполненным неверными предубеждениями, потому что пустой сосуд легче наполнить добром, чем тот, который заполнен всяким хламом. Легче научить правильно, чем переучивать неправильное. Гораздо легче опровергнуть неточные убеждения, чем предубеждения и предвзятые мнения, которые в глазах некоторых людей являются аксиомами. Предубеждение, или предрассудок — это ложный, но укоренившийся в сознании взгляд на что-нибудь, это мнение, усвоенное без размышления, это попытка подогнать все под свой шаблон и под принятую заранее систему взглядов и ценностей.

 Для христиан важно всегда знать Божью волю, постигать глубины Слова Божьего, проникать в Его цели и намерения, чтобы, исполняя Слово Божье, жизнью и разумом постигать те вечные и неизменные истины, которые ведут в блаженную вечность. Познанию, исполнению Божественных истин и приближению к Богу часто препятствуют человеческая мудрость, человеческие традиции и правила, предубеждения. Познанию Бога и преображению в образ Христов способствует Божественная истина, а традиции мира сего и суетная человеческая мудрость приводят к мертвой религиозности и становятся препятствием на пути к принятию Христа. Вот почему Апостол Павел, давая своему ученику Тимофею мудрые советы по христианской жизни, полученные им от Духа Святого, повелевает: «**Пред Богом и Господом Иисусом Христом и избранными Ангелами заклинаю тебя сохранить сие без предубеждения, ничего не делая по пристрастию**» (1Тим.5:21). Это означало: живи по Слову Божьему, а не по традициям людей. Апостол Павел хорошо усвоил эту истину, когда «**жестоко гнал Церковь Божию, и опустошал ее, и преуспевал в Иудействе более многих сверстников в роде моем, будучи неумеренным ревнителем отеческих моих преданий**» (Гал.1:13,14).

 В прочитанном нами тексте Священного Писания повествуется о том, как религиозные предубеждения фарисеев удаляли их от истины, делали неспособными принять Господа, застилали им духовные очи и мешали увидеть своего Спасителя. Принятые придуманные ими человеческие правила и предания устраняли из их сердец истины Писания, уводили от Бога не только их, но и слушающих их. Фарисеи не вмещали учения Христа о том, что Он и Отец едины, и потому хотели убить Его. Господь Иисус Христос после дискуссии с фарисеями совершает величайшее чудо: исцеление слепорожденного, что доказывало Его Божественную сущность. Такого не видел и не слышал никто и никогда. Можно вернуть зрение при определенных болезнях, но исцелить того, кто был слепым от самого рождения, способен только всемогущий Господь.

 Господь Сам увидел слепорожденного, подошел к нему и пристально смотрел на него. Поэтому ученики задают вопрос, который сразу же открывает явное предубеждение евреев того времени, которое развенчивает Христос: «1 **И, проходя, увидел человека, слепого от рождения.** 2 **Ученики Его спросили у Него: Равви! кто согрешил, он или** **родители его, что родился слепым?** 3 **Иисус отвечал: не согрешил ни он, ни родители его, но это для того, чтобы на нем явились дела Божии.4 Мне должно делать дела Пославшего Меня, доколе есть день; приходит ночь, когда никто не может делать. 5 Доколе Я в мире, Я свет миру**». Удивительное предубеждение людей того времени и многих сегодняшних верующих: если человек болен, то по их пониманию причиной болезни является какой-то конкретный и тяжкий грех. Так возникло современное ложное течение — «евангелие благосостояния», согласно которому процветающие христиане — духовные, а страдающие имеют проблемы с Богом. По такой примитивной формуле жили и друзья праведного Иова, который страдал для проявления славы Божьей и для более глубокого познания Бога, а его друзья призывали к покаянию в грехах, которые он не совершал. «**Кто согрешил, он или** **родители его, что родился слепым?**» — спрашивают ученики. Это же предубеждение было у фарисейских ревнителей преданий, которые упрекали исцеленного от слепоты человека: **«Во грехах ты весь родился, и ты ли нас учишь? И выгнали его вон**» (Ин.9:34). Для фарисеев слепорожденный не является человеком, созданным по образу Божью, он для них — человек второго сорта, он — неудачник и бесполезный грешник по жизни, а они, в их гордом представлении, намного выше его.

 Уже даже в самом вопросе учеников, которые жили в иудейской традиции, содержится опровержение их утверждения. Как мог согрешить и ослепнуть этот человек, если он ***уже*** *родился слепым*? Такое упрощенное представление страданий уничижает образ Божий в человеке и уничижает величие и непостижимое многообразие Божьей природы и Божьей любви. Господь доносит важные истины. Да, конечно же, по большому счету, все проблемы, болезни, страдания и горе у человека от грехопадения и непослушания Богу, но не верно считать, что в каждом конкретном случае человек страдает из-за совершенных им или его родителями грехов. Пути Господни непостижимы и не всегда вмещаются в простую формулу. Господь может допускать страдания и болезни для исправления характеров, для смирения, покаяния и спасения человека, для проявления славы Божьей, для более глубокого познания природы Бога и т.д. Поэтому никогда не надо торопиться судить человека, ставить ему неверный или ограниченный человеческий диагноз, потому что мы не знаем в полноте Божьего замысла и методов приведения человека к Нему. Одно мы точно знаем, что любящий Господь не посылает бесполезную боль и «**хочет, чтобы все люди спаслись и достигли познания истины**» (1Тим.2:4).

Нельзя осуждать других даже в мыслях. Верно заметил современный греческий монах Паисий Святогорец, что христианин «*должен быть фабрикой добрых мыслей*». Наша оценка поступков и состояния других людей указывает нам на наше духовное состояние, на состояние нашего сердца. *Существует известная притча о трех человеках в пути, которые в ночи увидели одинокого путника*. *«Это вор и вышел на ночное дело», — подумал первый. «По всей видимости, данный человек идет на свидание», — решил второй. «Несомненно, этот странник держит путь в соседний город для того, чтобы утром праздновать великий христианский праздник», — рассудил третий путник.* Нетрудно представить состояние сердца каждого по тем меркам, по которым люди мерили другого человека. Будем проверять себя на то, чтобы быть медленными на осуждение и на негативные оценки. Как часто предубеждение и превозношение одних над другими приводит к удалению от истины и от Бога! Иногда приходится слышать, что спасутся только православные, или только баптисты, или только католики. Предубеждением у евангельских христиан часто является то, что все православные есть идолопоклонники, а у православных, что все евангельские христиане — погибшие сектанты. Но эти предубеждения основаны на гордости и удаляют от истины, потому что спасает Бог через веру, а не конфессия и не принадлежность к ней, и только Бог Духом Святым помещает верующих в Церковь как Тело Христово, Главой которого Он является. Не наше дело предписывать Богу, как Ему управлять этим миром, как спасать грешных людей и кому какое положение давать в вечности.

 Чем больше мы судим людей, тем меньше у нас остается времени и сил любить их. Восточная мудрость гласит: «*Никогда не осуждайте человека, пока не пройдете долгий путь в его ботинках*». Любовь является сердцем христианина, а если сердце перестало работать, то христианин умирает.

 Христос учит Своих последователей и показывает ***не то***, что родители слепорожденного были безгрешными, ***а то***, что слепота их сына не есть прямое следствие какого-то греха в их жизни: «**но это для того, чтобы на нем явились дела Божии**». О, как бы изменился сегодня христианский мир, если бы все смогли отойти от предубеждений, что Бог посылает страдания за какой-то грех, и пришли к самому важному выводу, что у Бога нет случайностей, что Бог не ошибается, что все действия Божьи совершенны и направлены на благо человеку и имеют цель привести его в Царство Божье! Тогда мы бы не роптали в трудностях, а искали познания и исполнения воли Божьей; тогда мы бы не впадали в депрессию, а в терпении проходили бы надлежащее нам поприще, уповая на Божью милость; тогда мы имели бы от Бога силы для духовных побед во всех обстоятельствах и имели радость в Господе. Нельзя считать по предубеждениям, что более святой тот человек, который живет без трудностей, переживаний, потрясений, без страданий, так как Слово Божье говорит, что «**Господь, кого любит, того наказывает, бьет же всякого сына, которого принимает**» (Евр.12:6). Так было и со слепорожденным.

 Господь говорит ученикам, что во время Его пребывания на земле Он являет свет особым и явным образом, что Он делает дела Пославшего Его Отца, что до тех пор, пока человек живет и пока действует благодать Господня, он имеет день, он имеет возможность прийти к Иисусу, но когда человек уходит из жизни или, когда Христос придет, чтобы забрать Церковь и судить грешный мир, для не принявших Его людей наступит адская ночь, когда ничего уже нельзя будет изменить.

 Поразительный контраст мы видим в том, как зарождается, растет и действует вера, приводящая ко Христу, и как действует предубеждение, полностью удаляющее от Господа. Господь для доказательства Своей Божественной природы и для проявления Своей славы совершает действие, которое частично повторяет то, что было в самом начале при сотворении человека. При сотворении человека «**создал Господь Бог человека из праха земного, и вдунул в лице его дыхание жизни, и стал человек душою живою**» (Быт.2:7). Показывая то, что Он есть Сущий, что Он есть Творец, Которым все создано, Христос «**плюнул на землю, сделал брение из плюновения и помазал брением глаза слепому, и сказал ему: пойди, умойся в купальне Силоам, что значит: посланный. Он пошел и умылся, и пришел зрячим**». Господь призывает слепого к начаткам веры и повелевает ему пойти умыться в купальне Силоам. Слепой знал, где находится эта купальня, потому что там бывали многие больные и, скорее всего, он тоже был там не один раз, потому что, несмотря на слепоту, пошел в купальню, зная где она находится. Название купальни «Силоам» означает «Посланный», что символизировало Мессию. Иисус был изначально Сущим и Мессией. Мы видим веру слепого. Он не спрашивает о том, зачем туда идти, не говорит, что «я уже там был много раз и ничего не помогло», не ропщет, а слушает голос Бога и безропотно повинуется Ему. И Бог совершает чудо, видя послушание и маленькие шаги веры. Слепой сделал один шаг на встречу с Господом, а Господь сотворил великое — явил слепорожденному физическое зрение. Какая радость была для этого человека! Для того, чтобы это понять хоть немного, попробуйте закрыть глаза и побыть без зрения хотя бы час. А он был годы. Он питался и жил подаяниями при Храме. Но вот он увидел небо, увидел все чудные краски творения, увидел людей, которые его окружали. Даже маленькая вера творит большие чудеса, потому что она подключает силу великого Бога. Все были поражены этим невероятным событием: соседи, все окружающие, родители, иудеи. Человек исцелен, сам свидетельствует о великом чуде, но предубеждение иудеев так велико, что они не радуются этому, а пытаются доказать, что это все неправда, что Иисус не может совершать чудо от Бога, потому что это было сделано в субботу, а в этот день, по преданиям фарисеев, нельзя исцелять. Для них предания были выше Того, о Ком говорили эти предания, для них человек был для субботы, а не суббота для человека, по их предубеждениям, дела милосердия не считались служением Богу. Совершено чудо, человек явно прозрел, а предубеждение пытается игнорировать реальные факты и все подогнать под свою схему, чтобы не признать Иисуса Господом, чтобы все вмещалось в рамки их представлений и придуманных правил: «**Не от Бога Этот Человек, потому что не хранит субботы**». Прозревший опирается на неоспоримый факт и говорит о том, что невозможно отрицать: он был слеп, а теперь видит. Он еще не знает, что это совершил Господь, но он констатирует все точно: «**Тогда спрашивали у него: как открылись у тебя глаза? Он сказал в ответ: Человек, называемый Иисус, сделал брение, помазал глаза мои и сказал мне: пойди на купальню Силоам и умойся. Я пошел, умылся и прозрел**». Предубеждение закрывает глаза на очевидные вещи и приводит не только к неверию в очевидное, но и к тому, чтобы опровергнуть эти факты и подогнать под свой шаблон. Они ведут исцеленного к родителям. Предубеждение сеет страх перед истиной и лишает радости при великих свершениях. Родители боятся истины, они боятся прославить и поблагодарить Того, Кто исцелил их сына, потому что предубеждение о Христе в иудейской среде гласило: «Кто признает Иисуса за Мессию, тот будет отлучен от синагоги»: «**Тогда Иудеи не поверили, что он был слеп и прозрел, доколе не призвали родителей сего прозревшего и спросили их: это ли сын ваш, о котором вы говорите, что родился слепым? как же он теперь видит? Родители его сказали им в ответ: мы знаем, что это сын наш и что он родился слепым, а как теперь видит, не знаем, или кто отверз ему очи, мы не знаем. Сам в совершенных летах; самого спросите; пусть сам о себе скажет. Так отвечали родители его, потому что боялись Иудеев; ибо Иудеи сговорились уже, чтобы, кто признает Его за Христа, того отлучать от синагоги. Посему-то родители его и сказали: он в совершенных летах; самого спросите**».

 Какое несчастье, когда люди боятся истины, когда люди боятся выйти из привычных и удобных для них представлений! Родители боятся быть отлученными от синагоги, боятся потерять все привилегии иудейской веры, боятся оторваться от привычного и понятного. Такое же состояние людей мы видим и сегодня. Они боятся изменить свою жизнь сегодня, потому что их осудят окружающие их люди. Для них мнение людей важнее мнения Бога и важнее вечной жизни. Некоторые христиане также бояться изменить свои неверные представления Писания только потому, что так учили их ранее, а изменения не поймет и не примет большинство, как будто большинство, а не Дух Святой указывают на истину. Так действует предубеждение.

 Мы видим, как растет вера исцеленного и как удаляют от Бога иудеев их предубеждения и их мертвая религия. Прозревший сначала говорит, что исцеливший его есть «**Человек, называемый Иисус**», потом он говорит, что Он — пророк, а потом при встрече со Христом признает Его Господом и говорит, что верует в Него: «**Он же сказал: верую, Господи! И поклонился Ему**». Исцеленный получил не только физическое зрение, но получил духовное видение, принял дар веры и получил вечную жизнь и гражданство в Царстве Божьем. Тот, который не мог прочитать ни одной книги, а только слышал слова истины, принял Христа Господом и открывает глубокие истины тем, которые должны были учить его и весь народ Божий: «**Итак, вторично призвали человека, который был слеп, и сказали ему: воздай славу Богу; мы знаем, что Человек Тот грешник. Он сказал им в ответ: грешник ли Он, не знаю; одно знаю, что я был слеп, а теперь вижу. Снова спросили его: что сделал Он с тобою? как отверз твои очи? Отвечал им: я уже сказал вам, и вы не слушали; что еще хотите слышать? или и вы хотите сделаться Его учениками? Они же укорили его и сказали: ты ученик Его, а мы Моисеевы ученики. Мы знаем, что с Моисеем говорил Бог; Сего же не знаем, откуда Он. Человек прозревший сказал им в ответ: это и удивительно, что вы не знаете, откуда Он, а Он отверз мне очи. Но мы знаем, что грешников Бог не слушает; но кто чтит Бога и творит волю Его, того слушает. От века не слыхано, чтобы кто отверз очи слепорожденному. Если бы Он не был от Бога, не мог бы творить ничего**». Исцеленный, которого первым изгнали из синагоги за веру в Господа, уже имеет силу от Господа, он уже использует сарказм, его вера возросла, он уже укоряет фарисеев за неверие и непринятие важных истин, которым они же и учили людей, но не имели живой веры в своем сердце. Если бы фарисеи сверили все пророчества о Христе с Писанием, если бы они использовали в качестве эталона Слово Божье, а не свои правила, то они бы могли узнать Мессию по многим пророчествам: о рождении Христа от Девы (Ис.7:14), о рождении в Вифлееме (Мих.5:2), об Иоанне Крестителе (Мал.3:1) и многим другим текстам. Об исцелении больных и слепых было сказано, например, у пророка Исаии: «**Дух Господа Бога на Мне, ибо Господь помазал Меня благовествовать нищим, послал Меня исцелять сокрушенных сердцем, проповедывать пленным освобождение и: слепым прозрение**» (Ис.61:1). а также: «**Тогда откроются глаза слепых, и уши глухих отверзутся**» (Ис.35:5). Если бы их предания не заслоняли Писание, то они бы приняли Христа. Иисус также в словах «**И сказал Иисус: на суд пришел Я в мир сей, чтобы невидящие видели, а видящие стали слепы**» цитирует Ис.6:10 («**да не узрят очами и не услышат ушами, и не уразумеют сердцем, и не обратятся, чтобы Я исцелил их**»). Только Писание является эталоном истины, только Слово Божье безошибочно и непогрешимо, только оно может открыть истину о Боге и спасении. Но предубеждение упорствует и стоит на своем, называя черное белым, а белое — черным, применяя свод законов и мертвую букву. Этим религиозным учителям важно во что бы то ни стало не признать Христа Богом. Поэтому они «**вторично призвали человека, который был слеп, и сказали ему: воздай славу Богу; мы знаем, что Человек Тот грешник**». Это означало, что исцеленный должен был проигнорировать совершенное чудо, сказать, что этого не было и признать исцелившего его Христа грешником, потому что Он исцелял в субботу. Он должен был стать лицемером, как и фарисеи, и, как и они, должен был заглушить свою совесть и поручить ее общепринятым человеческим правилам. Фарисеи хотят оклеветать Христа и Его чудо мнимым исполнением закона, прикрываясь при этом тем, что надо воздать славу Богу. Они хвалятся, что являются учениками Моисея, а исцеленного укоряют, что он ученик Иисуса. Но на самом деле они не были учениками Моисея. Ранее Иисус обличал их в этом: «**Ибо если бы вы верили Моисею, то поверили бы и Мне, потому что он писал о Мне**» (Ин.5:46). И самое страшное, на что идет предубеждение — желание убить Христа, чтобы доказать свою правоту (Ин.10:31).

 Но истина торжествует. Иудеи изгнали исцеленного из Храма и синагоги, но Его принял Царь царей и Господь господствующих; он был унижен людьми, но возвышен Богом; он страдал многие годы земной жизни, но получит венец на небесах. Такова награда за истину и доверие Богу.

 Предубеждение — это качество в человеке, заставляющее крепко держаться за какое-либо мнение или убеждение, несмотря на очевидные противоположные факты или аргументы, несмотря на глаголы Слова Божьего. Иногда предубеждения выражаются такой примитивной формулой: «Не дави меня фактами, потому что у меня есть свое мнение и свои убеждения». Когда разум человека уже настроен на сопротивление, то никакое количество фактов, истин и доказательств не изменят его убеждения. Дьявол ослепляет таковым людям разум, «**чтобы для них не воссиял свет благовествования о славе Христа**» (2Кор.4:4). Только духовное оружие может разрушить эти твердыни заблуждения. Предубеждение ослепляет умы людей таким образом, что свет Божьих истин не может проникнуть в их сердца. Когда человек находится в таком состоянии, спорить с ним практически бесполезно. Единственный способ помочь таким людям — использовать наше духовное оружие и разрушить твердыни в их разуме молитвами, постами, любовью и христианским образом жизни, непременно поставив их перед истинами Писания и дав им выбор. Тогда они будут спорить не с нами, а со Словом Божьим, которое есть непреложная истина.

 Предубеждения могут возникать и тогда, когда есть добрые намерения, но нет желания отстаивать истину и тратить на это силы, вступая в сложные отношения с братьями. *Когда я начал писать книгу о последнем времени и рассказал своим знакомым о том, что я не придерживаюсь общепринятой в баптистском братстве точки зрения на то, что Церковь не будет проходить великую скорбь, один из братьев из добрых побуждений ко мне сказал: «Не делай этого. Сейчас тебя уважают за написанные тобой книги, а потом перестанут уважать*». Нам надо бодрствовать, чтобы не выйти из-под водительства Духа Святого и не попасть под влияние человеческих стандартов.

 Предубеждения искажают красоту христианской жизни и обесценивают подготовку к вечной жизни в разных ситуациях, в которые ставит нас Господь. При этом истины Писания игнорируются, а человеческие устойчивые стереотипы занимают главенствующее место.

 В противовес Слову Божьему, что «**не можете служить Богу и маммоне**» (Мф.6:24) и что «**корень всех зол есть сребролюбие**» (1Тим.6:10), многие современные служители искушают Бога и пытаются быть одновременно успешными и в бизнесе, и в духовном служении, имея сомнительную репутацию деловых и активных христиан новой эпохи, которые «преуспевают» во всем. Часто отрезвление происходит уже поздно, когда обесславлено их жизнью имя христианина.

 В противовес Слову Божьему, которое говорит, что «**незамужняя заботится о Господнем, как угодить Господу, чтобы быть святою и телом и духом; а замужняя заботится о мирском, как угодить мужу**» (1Кор.7:34), предубеждение говорит: «Не вышла замуж — несчастная христианка», как будто цель христианства — создание семьи, а не прославление Бога и вхождение в Царство Божье.

 В противовес Слову Божьему, которое говорит, что «**доброхотно дающего любит Бог**» (2Кор.9:7), человеческое предубеждение в лукавстве говорит: «Если я не имею желания жертвовать добровольно, то лучше не жертвовать вообще».

 В противовес Писанию, которое подчеркивает единство любви и истины и говорит, что «**Бог есть любовь**» (1Ин.4:16) и Господь **есть истина** (Ин.14:6) и что «**любовь … не радуется неправде, а сорадуется истине**» (1Кор.13:6), предубеждение вместо покаяния и исправления при обличении в грехе говорит: «У вас нет любви».

 В противовес Писанию, которое говорит: «**Не судите, да не судимы будете**» (Мф.7:1), некоторым братьям и сестрам, однажды упавшим, но давно исправившимся, приклеивают вечный ярлык грешника и недуховного христианина вместо помощи и ободрения в вере для таковых.

 В противовес Писанию, что «**многими скорбями надлежит нам войти в Царствие Божие»** (Деян.14:22) и что «**широки врата и пространен путь, ведущие в погибель, и многие идут ими; потому что тесны врата и узок путь, ведущие в жизнь, и немногие находят их**» (Мф.7:13,14), многие предубежденные христиане-евангелисты призывают людей не на узкий путь следования за Христом во избежание ада и для достижения вечного блаженства в будущей жизни, а призывают в рай на земле, утверждая, что в христианской жизни все легко и радостно. *В 90-ые годы, когда была открыта свобода веры и открылась дверь евангелизации, один американский новообращенный христианин беседовал с неверующими и говорил: «Придите к вере, и вы не будете иметь никаких проблем, христианство — это радость и веселье, это так легко». Старший брат, который много перенес страданий, сказал при этом: «Тебе легко, потому что ты еще никогда не был испытан как настоящий христианин».*

 Все эти стереотипы захламляют истину человеческими установлениями и привычками и угашают веру искаженными критериями и ценностями. Бог дал человеку разум, а не шаблонное мышление, дал принципы, а не жесткие правила на все случаи жизни, дал Слово Божье, как эталон истины, а не человеческие предания, которые часто устраняют Писание. И самое страшное в предубеждениях, что люди с такими свойствами считают свои ограниченные познания высотой духовной жизни и твердостью веры. Они всегда считают себя правыми и даже не могут допустить мысли, что они могут ошибаться, что их точка зрения может быть неверной и не обоснованной Писанием. Нам всегда надо опасаться такого положения, чтобы и одетыми не оказаться нагими. Нам надо бодрствовать, чтобы, имея покрывало предубеждения на своих очах и духовную слепоту, мы не считали себя особенно зрячими. Если мы видим свои слабости, признаем свое несовершенство и ограниченность наших познаний, если мы надеемся не на свою мудрость и не на общепринятые традиции, а на истины Христа и просим Его, чтобы Он открыл их нам, то Господь всегда приблизит ищущих Его к Себе и приведет в Царство. Если же в гордости мы пользуемся шаблонным мышлением и человеческими критериями, то мы удаляемся от истины и от Христа, и тогда нам, как некогда духовно слепым фарисеям, Господь может сказать: «**Если бы вы были слепы, то не имели бы на себе греха; но как вы говорите, что видите, то грех остается на вас**». Истинная вера вырывается из плена предубеждений и переходит на небесную высоту Божьих истин. Важно всем сердцем и всем разумением искать Христа и любить Его, и Господь всегда выведет, как свет, правду, облечет нас в одежды спасения и доведет до Царства Божьего. Верно заметил христианский писатель Макс Лукадо: «*Соотношение между числом людей, которые нуждаются в Иисусе, и теми, кто ищет Его, составляет тысяча к одному. Но соотношение между теми, кто ищет, и теми, кто находит, равно один к одному. Все, кто ищет Иисуса, находят Его».*

 Поиск истины, поиск Господа, искренний взгляд на все обстоятельства, непредвзятость мнения приводит к самому радостному восклицанию сердца, как это было у прозревшего: «**Верую, Господи!**».

 Итак, отметим в ***заключение***:

 ***Истина свободна от человеческих предубеждений и проявляется в доверии Божественной действительности***. Для постижения истины и для единства со Христом необходимо:

1. Честно судить о событиях и действиях Бога в нашей жизни, объективно судить о фактах, не подвергая себя предвзятому людскому мнению и заранее придуманной системе взглядов.
2. Размышлять во всех обстоятельствах о том, что хочет через них сказать нам Господь.
3. Проверять свои взгляды и систему ценностей только через Слово Божье, которое является вечной истиной.

 Итак, ***удаляйся от человеческих предубеждений для познания Божественной истины, даруемой тебе через действие Божье и через Его Слово***. Аминь.

**Быть добрым служителем**

Ин.10:11-18: «11 **Я есмь пастырь добрый: пастырь добрый полагает жизнь свою за овец.**12 **А наемник, не пастырь, которому овцы не свои, видит приходящего волка, и оставляет овец, и бежит; и волк расхищает овец, и разгоняет их.** 13 **А наемник бежит, потому что наемник, и нерадит об овцах.** 14 **Я есмь пастырь добрый; и знаю Моих, и Мои знают Меня.** 15 **Как Отец знает Меня, так и Я знаю Отца; и жизнь Мою полагаю за овец.** 16 **Есть у Меня и другие овцы, которые не сего двора, и тех надлежит Мне привести: и они услышат голос Мой, и будет одно стадо и один Пастырь.** 17 **Потому любит Меня Отец, что Я отдаю жизнь Мою, чтобы опять принять ее.**18 **Никто не отнимает ее у Меня, но Я Сам отдаю ее. Имею власть отдать ее и власть имею опять принять ее. Сию заповедь получил Я от Отца Моего**».

 Удивительное и уникальное сообщество во Вселенной — это Церковь Бога Живого, которую Он приобрел Себе Своей кровью. В этом сообществе все служат другим, служа при этом Господу; в этом сообществе все отдают лучшее ближним, получая еще больше добродетелей от Бога; в этом сообществе все рабы Господа, которые с Божьей помощью станут в будущем детьми Небесного Царя и наследниками всех Его благ. В истинной Церкви Божьей нет праздностоящих, все служат Господу теми дарами, которые получили от Него и которые принадлежат не только им одним, но и всей Церкви. Служение отличается от господства тем, что оно отдает, а не забирает, приобретая при этом вечные ценности для небес. Каждый христианин является служителем. Но есть еще особые люди в церкви, которые призваны служить больше всех и усерднее всех. Это — пастыри, епископы, дьякона, благовестники, учителя. Мы объединим их одним словом — «служители», или пастыри человеческих душ. Учитель Церкви Григорий Богослов верно заметил: «*Цель всякого духовного начальства — во всем презирать свое для пользы других*». Именно такой пример истинного Служителя и Пастыря явил нам Господь Иисус Христос, на Которого мы должны равняться и Которому должны подражать. Он за три с половиной года Своего служения сделал столько, сколько не смогут сделать все поколения людей во все времена. Кто-то принимал, а кто-то отвергал великого Пастыря душ человеческих, но никто при этом не мог оставаться равнодушным, и каждый должен был сделать свой выбор. Рассмотрим основные принципы успешного служения на примере служения Спасителя и постараемся перенести эти принципы в наше время.

*Во-первых*, особый успех служения Христа определяется Его *любовью и добротой к людям*, ради которых Он сошел с небес на землю, чтобы поверивших в Него возвести на небеса. «11 **Я есмь пастырь добрый: пастырь добрый полагает жизнь свою за овец**». Знаменитое выражение Господа «**Я есмь**» выражает не только одно из имен Его Божества, но и определяет Его глубинную сущность как Личности, в образ Которой мы должны преображаться. «**Я есмь пастырь добрый**». Греческое слово, переведенное на русский язык как «добрый» (*kalos*), означает «идеальный, непревзойденный, лучший, достойный».

Истинный Господь, представленный нам в Библии, является в миллионы раз более добрым и любящим, чем может представить Его человек. Обычно овцы служат людям и приносятся в жертву для блага людей, но здесь Господь как добрый Пастырь приносит Себя в жертву и отдает Свою жизнь за них.

 Служитель церкви должен представлять на земле образ любящего и доброго Спасителя, для которого души людские дороже всего, которым он посвятит всю свою жизнь и ради которых готов будет отдать себя, отвергнув свое «я». Теперь с особой силой на первое место выдвигается Господь и служение Ему через служение ближним: слабым и сильным, послушным и непослушным, молодым и старым, опытным и начинающим духовную жизнь. Бог совершенствует одних людей через других, а особенно Он преображает Своих детей и готовит их к вечности через служителей как избранных Богом сосудов. Что может быть прекрасней, чем стать Божьим сосудом, угодным в Его руках?! Для этого важно любить людей, быть добрым, всю жизнь посвятить этому важнейшему делу на земле, потому что нет ничего, что было бы выше этого служения на земле. Служа Богу и имея Бога на первом месте в своем сердце, мы имеем все в Нем: лучшие цели, лучшее будущее, лучшее наследство, лучшую защиту, лучший душевный мир и покой, лучший и самый прекрасный храм, в котором носим Духа Святого, а также самую великую свободу в истине. Это такая участь, с которой не смогут сравниться никакие земные устремления. Это — самый прекрасный, самый ответственный и самый тяжелый труд.

 Любовь и доброта служителя одевают рабочую одежду, засучивают рукава и служат людям. Для того, чтобы любить людей и служить им, надо искренне любить Бога. Нельзя сказать о человеке, что он добрый, если он говорит отцу: «Тебя я люблю, а детей твоих нет, мне нет до них дела». Господь Иисус Христос трижды спрашивал у Петра, которого поставил пасти овец Его, о любви к Нему, и Петр положительно и в смирении отвечал Господу: «**Когда же они обедали, Иисус говорит Симону Петру: Симон Ионин! любишь ли ты Меня больше, нежели они? Петр говорит Ему: так, Господи! Ты знаешь, что я люблю Тебя. Иисус говорит ему: паси агнцев Моих. Еще говорит ему в другой раз: Симон Ионин! любишь ли ты Меня? Петр говорит Ему: так, Господи! Ты знаешь, что я люблю Тебя. Иисус говорит ему: паси овец Моих. Говорит ему в третий раз: Симон Ионин! любишь ли ты Меня? Петр опечалился, что в третий раз спросил его: любишь ли Меня? и сказал Ему: Господи! Ты все знаешь; Ты знаешь, что я люблю Тебя. Иисус говорит ему: паси овец Моих**» (Ин.21:15-17). Здесь содержится глубокая истина: любовь ко Христу у служителей проявляется на деле в том, что они оберегают души людские от зла, пасут Божье стадо. Попечение о душах, попечение о детях Божьих и о тех, кто желает стать ими, является, как мы видим, важнейшим признаком любви ко Христу. Кто любит Христа, тот любит и детей Его и заботится о них, потому что Господь приобрел их Своею Кровью. Поэтому все устремления служителя должны быть направлены на достижение и проявление любви к людям.

Все необходимо в служении людям: и обличение, и наказания, и борьба за истину, и сражение до крови против греха, но все это будет пустым звуком, медью звенящей без любви и не даст никакой пользы. Любовь служителя должна созидать, помогать людям, приближать их к Богу, жертвуя своими интересами. Свое «я» надо подчинить Божьим интересам и не иметь любви к словопрению и к тому, чтобы казаться победителем в глазах людей, но побеждать зло добром. Сохранишь любовь — преуспеешь во всем, потеряешь любовь — потеряешь все. Самое убедительное и эффективное воспитание людей есть воспитание любовью, построенной на истинах Божьего Слова. Нужно расширять свое сердце, чтобы оно вмещало всех; нужно иметь такое великодушие, которое будет обнимать светом Христовым тех, кто убегает от Него; нужно стараться достигать такого самоотречения и полного забвения своего «я», чтобы этим никогда не ранить и, тем более, не убивать никого из людей. *Один молодой служитель спрашивал у старца о том, как служить Богу, чтобы быть угодным Ему, и какой иметь приоритет. Старец ответил: «Вместо того, чтобы быть первым, старайся быть любящим*». Служителям вверены души, а это значит, что они имеют дело с вечностью и с будущим этих душ. Поэтому нужно быть преданным этому делу более, чем преданы своему земному делу великие ученые, музыканты, экономисты, политики.

 *Второе качество* служителя, которое следует из приведенного нами текста, — это *Божье призвание и посвященность*, т.е. желание служить от чистого сердца, служить бескорыстно и уверенность в Божьем, а не человеческом призвании на это служение, чтобы быть пастырем, а не наемником. «12 **А наемник, не пастырь, которому овцы не свои, видит приходящего волка, и оставляет овец, и бежит; и волк расхищает овец, и разгоняет их.** 13 **А наемник бежит, потому что наемник, и нерадит об овцах**». Наемник ищет своей выгоды, а призванный и посвященный служитель ищет пользы ближним; наемник убегает от трудностей, а Божий служитель не боится их и сражается за овец; наемник служит за что-то, за какие-то материальные ценности, а Божий служитель все делает ради чего-то, т.е. ради славы Господа и торжества Его дела на земле и на небе; наемник собирает людей вокруг себя, а истинный служитель объединяет их вокруг Христа. Апостол Петр пишет: «**Пастырей ваших умоляю я, сопастырь и свидетель страданий Христовых и соучастник в славе, которая должна открыться: пасите Божие стадо, какое у вас, надзирая за ним не принужденно, но охотно и богоугодно, не для гнусной корысти, но из усердия, и не господствуя над наследием Божиим, но подавая пример стаду; и когда явится Пастыреначальник, вы получите неувядающий венец славы**» (1Пет.5:1-4).

 Господь говорит о призвании на служение от Бога, подчеркивая то, что те, кого не поставил Господь, но кто сам поставил себя, будучи ложным учителем, подобен вору и разбойнику: «**Все, сколько их ни приходило предо Мною, суть воры и разбойники**» (Ин.10:8). Здесь речь идет о ложных учителях и о лжепастырях. Они «приходят» сами, а те, кто от Господа, того посылают. Истинный служитель входит дверью во двор овчий, он знает своих по имени (Ин.10:3). Господь говорит через Иеремию: «**Я не посылал пророков сих, а они сами побежали**» (Иер.23:21). Такими были Февда, который выдавал «**себя за какого-то великого**» (Деян.5:36), Иуда Галилеянин, который «**увлек за собою довольно народа**» (Деян.5:37) и Египтянин, предводитель разбойников, который «**вывел в пустыню четыре тысячи человек разбойников**» (Деян.21:38). Эти лжеслужители не были призваны Господом, они хотели показать себя и хотели начальствовать в духовной сфере. Ни в какой другой сфере они не были признаны, но их «я» громко кричало и рвалось к господству, не понимая того, что в духовной сфере, чем больше смирения, тем выше положение пред Господом.

Пророков посылал Господь. Он посылает Моисея к фараону: «**Итак пойди: Я пошлю тебя к фараону**» (Исх.3:10). Он посылает Исаию, который слышал голос Божий: **«Кого Мне послать? и кто пойдет для Нас? И я сказал: вот я, пошли меня**» (Ис.6:8). У наемника пастырство — это свое ремесло и своя карьера, а у служителя ***своими*** являются овцы, человеческие души. У наемника овцы не свои, поэтому при трудностях, при кризисных ситуациях, при сложностях в жизни церкви, наемник оставляет овец, он спасает не их, а свою шкуру, он «**оставляет овец, и бежит; и волк расхищает овец, и разгоняет их**». В церкви никогда не будет спокойной жизни по течению, корабль церкви постоянно волнуют бури. Эти бури приходят не только извне, но чаще изнутри, потому что все люди разные. При этом от служителя требуются особая внутренняя собранность и рассудительность, мудрость и мужество. Чтобы не оставлять корабль при шторме, требуется особое бодрствование и любовь, отвергающая свои амбиции и гордость. Здесь нельзя играть в благородство, а надо быть твердым и мужественным, преодолевать свое «я». Смешно управлять другими, когда не можешь справиться с собой и со своими страстями. Поэтому служитель не имеет права расслабляться, изнемогать, роптать и посыпать голову пеплом, потому что духовное состояние церкви будет определяться, во многом, духовным состоянием служителя. Это особенно важно в последнее время, когда при сильных обольщениях борьба за истину будет выходить на передний план: «**Итак заклинаю тебя пред Богом и Господом нашим Иисусом Христом, Который будет судить живых и мертвых в явление Его и Царствие Его: проповедуй слово, настой во время и не во время, обличай, запрещай, увещевай со всяким долготерпением и назиданием. Ибо будет время, когда здравого учения принимать не будут, но по своим прихотям будут избирать себе учителей, которые льстили бы слуху; и от истины отвратят слух и обратятся к басням. Но ты будь бдителен во всем, переноси скорби, совершай дело благовестника, исполняй служение твое**» (2Тим.4:1-5)

Все это надо делать и не изнемогать. Поэтому служителю так важно уповать на Господа, черпать у Него силы, иметь постоянное общение с Богом в молитве, быть мужем молитвы, быть ревностным учителем Слова Божьего, любить Божье Слово, постоянно возрастать в духе, не останавливаясь ни на мгновение в духовном росте. Апостол Павел пишет Тимофею: «**Вникай в себя и в учение; занимайся сим постоянно: ибо, так поступая, и себя спасешь и слушающих тебя**» (1Тим.4:16). Один из учителей Церкви Ефрем Сирин писал: «*Немалый ущерб готовит себе пастырь, который спит вне овчего двора, потому что сон пастырей — радость волкам*».

Через пророка Иезекииля слышится грозное предупреждение Господа к нерадивым и безответственным пастырям: «**Сын человеческий! изреки пророчество на пастырей Израилевых, изреки пророчество и скажи им, пастырям: так говорит Господь Бог: горе пастырям Израилевым, которые пасли себя самих! не стадо ли должны пасти пастыри? Вы ели тук и волною одевались, откормленных овец заколали, а стада не пасли. Слабых не укрепляли, и больной овцы не врачевали, и пораненной не перевязывали, и угнанной не возвращали, и потерянной не искали, а правили ими с насилием и жестокостью. И рассеялись они без пастыря и, рассеявшись, сделались пищею всякому зверю полевому… Посему, пастыри, выслушайте слово Господне. Живу Я! говорит Господь Бог; за то, что овцы Мои оставлены были на расхищение и без пастыря сделались овцы Мои пищею всякого зверя полевого, и пастыри Мои не искали овец Моих, и пасли пастыри самих себя, а овец Моих не пасли, — за то, пастыри, выслушайте слово Господне. Так говорит Господь Бог: вот, Я — на пастырей, и взыщу овец Моих от руки их, и не дам им более пасти овец, и не будут более пастыри пасти самих себя, и исторгну овец Моих из челюстей их, и не будут они пищею их**» (Иез.34:2-5,7-10).

Для наемника служение — это его самореализация, проявление своего «я» перед людьми. Поэтому он всегда будет держаться своего «кресла» и до изнеможения не пускать к духовному управлению молодых и талантливых людей, избирая их не по Божьему призванию, а по принципу преданности наемнику, а не Богу. А служитель Божий не боится передать служение другому, подготовленному ученику, имеющему Божье призвание. Он будет прикладывать все силы, чтобы подготовить смену поколений, подготовить последователей, будет по-отечески выращивать их, воспитывать, будучи не только учителем, но и добрым отцом, преодолевающим все трудности, как и говорит Апостол Павел в Послании к Коринфянам: «**Даже доныне терпим голод и жажду, и наготу и побои, и скитаемся, и трудимся, работая своими руками. Злословят нас, мы благословляем; гонят нас, мы терпим; хулят нас, мы молим; мы как сор для мира, как прах, всеми попираемый доныне. Не к постыжению вашему пишу сие, но вразумляю вас, как возлюбленных детей моих. Ибо, хотя у вас тысячи наставников во Христе, но не много отцов; я родил вас во Христе Иисусе благовествованием. Посему умоляю вас: подражайте мне, как я Христу**» (1Кор.4:11-16). Служитель должен от сердца стать любящим отцом для всех и взращивать детей до возраста юношей и мужей веры. Господь Иисус Христос подготовил для служения апостолов, которые изменили мир. Если бы у Него не было учеников и последователей, то Его дело могло бы умереть.

Служителю овцы — ***свои***, притом свои все, без исключения. Господь Иисус Христос любил всех без лицеприятия, для Него были дороги все: и мытари, и блудники, и религиозные учителя, и простые люди. Для Господа Свои и евреи, и язычники, Он всех желает спасти и привести к Отцу Небесному, Он всем благовествует и учит этому нас: «16 **Есть у Меня и другие овцы, которые не сего двора, и тех надлежит Мне привести: и они услышат голос Мой, и будет одно стадо и один Пастырь**». Служитель должен быть благовестником, чтобы любить всех. Иоанн Златоуст пишет: «*Если не можешь обратить сотни, позаботься о десятке; если и десяти не можешь, не пренебрегай и пятью; если и пять не можешь, не презирай и одного. Бог определяет венцы, сообразуясь не с числом исправленных, а с намерением исправляющих».*

Чтобы проявлять любовь без лицеприятия, без «любимчиков», служителю необходимо иметь Божье призвание, водительство и силу от Него.

Необходимо подчеркнуть, что «свои» включает и свою семью, жену, детей, которых никак нельзя отделять от служения Господу. Много скорбей перенесли те служители, которые не уделяли должного внимания своей семье, забывая предупреждения Писания: «**Если же кто о своих и особенно о домашних не печется, тот отрекся от веры и хуже неверного**» (1Тим.5:8), а также требование, чтобы служитель был «**хорошо управляющий домом своим, детей содержащий в послушании со всякою честностью; ибо, кто не умеет управлять собственным домом, тот будет ли пещись о Церкви Божией**?» (1Тим.3:4,5).

Здесь необходимо отметить, что вся церковь должна молиться за служителей, потому что они находятся на передовой линии духовной борьбы, и дьявол особенно старается поражать служителей, причинять вред их семьям, чтобы парализовать церковь.

Итак, мотивы служения определяют духовную сущность служителя, поэтому для успеха важны Божье призвание и полная посвященность.

 *Третье* качество служителя, которое следует из прочитанного текста, — *это близкие и тесные отношения с людьми, как у Бога Сына с Богом Отцом, знание своих овец*. «14 **Я есмь пастырь добрый; и знаю Моих, и Мои знают Меня.** 15 **Как Отец знает Меня, так и Я знаю Отца; и жизнь Мою полагаю за овец**». Церковь — это духовная семья, где все должны любить друг друга и заботиться друг о друге, но особая забота о всех возлагается на служителя. Все люди разные, поэтому не всегда будет быстрый успех. Служитель должен быть готов переносить разные удары судьбы, не озлобляться и не угашать дух, даже тогда, когда оставляют и предают те, в которых много вкладывалось сил. Даже у Господа среди Его учеников был предатель Иуда; у Апостола Павла был Александр Медник, который сделал ему много зла (2Тим.4:14); все Асийские оставили его (2Тим.1:15); Димас оставил Павла, возлюбив нынешний век (2Тим.4:10). Но от этого не уменьшилось величие служения Христа и Апостола Павла, потери понесли отступившие от истины. Служителю как человеку очень трудно, но крайне необходимо вмещать всех людей и всех любить, не искушаясь злом, быть по-отечески внимательным и сострадательным, попечительным, способным нести бремена ближних, снисходительным, прощающим обиды, бескорыстным. Особенно важно отвечать на зло добром и побеждать зло добром, независимо от того, как отнесутся к этому противники, важно как смотрит на это Бог.

 *Один служитель переехал на новое место служения и имел очень злого соседа, который не желал видеть верующего рядом и постоянно чинил ему всякие неприятности. Но служитель был спокоен. Однажды сосед начал приносить ему ведро с помоями под дверь, чтобы тот вышел из себя. Но пастырь вымыл ведро до блеска, наложил туда сладких яблок и вернул соседу с запиской: «Кто чем богат, тот тем и делится*». Если делаешь добро, никогда не пожалеешь, хотя и часто встретишь неблагодарность.

 Служителям как свету мира и соли земли необходимо с особой ревностью исполнять заповеди Христа: «**А Я говорю вам: любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас**» (Мф.5:44).

 Эти принципы являются важными и универсальными для всех. Но поскольку каждый человек уникален, то необходимо приобретать мудрость от Господа, чтобы помогать каждому преображаться в образ Христа, избегая шаблонности и однообразия. Разные болезни исцеляются разными лекарствами. Так и разные души врачуются разными способами, сохраняя принцип Божьей любви и истины. Одних назидает слово, других — примеры, третьим нужен бич, четвертым — похвала и поощрение, пятым — узда, шестым — публичное доверие, седьмым — искренняя беседа один на один; иным достаточно намека на труд, а у некоторых надо выбивать лень многие годы. Кто-то вспыльчив, до кого-то доходит медленно и надо долго и терпеливо объяснять то, что очевидно уже всем. И опять необходимы большая любовь, терпение, кротость. И если не вырезать духовным мечом Божьего Слова воспаленные раны гордости и тщеславия пастыря и врачевателя, то исцеление душ не принесет пользы, но даст еще большее озлобление. Нужно отвергнуть себя и направить усилия на исцеление болезни врачуемой души, избегая закостенелости и фарисейства, созидая, а не разрушая. Многообразие человеческих немощей неизмеримо. Поэтому так важно знать своих и знать их особенности, а для этого надо быть в постоянном общении с ними, посещать их, приглашать к себе, носить их бремена, жить их жизнью.

 При этом важно доверять людям и не бояться думать о них лучше, чем они есть на самом деле. Без доверия невозможно построить плодоносный труд. Господь до самого конца давал шанс исправиться и покаяться Иуде-предателю, но Иуда не воспользовался этим. Недоверие разрушает единство. *Известен такой исторический пример о Юлии Цезаре. У него был друг, которому он безмерно доверял — его врач. Однажды к Цезарю, который заболел, пришла записка, в которой говорилось о том, что врач хочет отравить его ядом. Через некоторое время пришел врач и принес лекарства. Цезарь подал другу записку и сразу же выпил лекарства. Врач, прочитав записку, спросил: «Как ты, повелитель, мог выпить лекарства после прочтения этой записки?» Цезарь ответил: «Лучше умереть, чем усомниться в друге»*. Лучше ошибиться в человеке в лучшую сторону, чем в худшую.

*Четвертое качество* истинного служителя *— быть угодным в Божьих очах, быть в любви у Господа и быть образцом для всех*. «17 **Потому любит Меня Отец, что Я отдаю жизнь Мою, чтобы опять принять ее.**18 **Никто не отнимает ее у Меня, но Я Сам отдаю ее. Имею власть отдать ее и власть имею опять принять ее. Сию заповедь получил Я от Отца Моего**». Жертвенное служение угодно Богу. Господь говорит, что истинный пастырь, «**когда выведет овец своих, идет перед ними**» (Ин.10:4). Это означает, что служитель ходит перед овцами, а не позади овец, что он должен быть первым во всех добродетелях, не отставать ни от кого, иметь твердые принципы и не превращаться в управляемую овцу. Овца не может исправить овцу, для этого нужен пастырь. Он должен служить примером для всех овец, а не овцы для него. Через Божье Слово каждому служителю завещано: «**Будь образцом для верных в слове, в житии, в любви, в духе, в вере, в чистоте**» (1Тим.4:12). А это значит, что служитель должен являть образец во всех сферах жизни и учить этому паству:

в богослужении важно являть поклонение в духе и истине и не давать превращать воскресные богослужения в традицию и современное идолопоклонство без духа, без благоговения и трепета, без страха Божьего, без уникальности общения с Творцом и Царем Вселенной;

в понимании природы Бога трепетать перед любящим Господом, а не придумывать себе удобного «божка», которого можно сделать слугой и исполнителем наших нужд;

в любви полностью отдавать себя для Бога и людей.

Господь говорит: «17 **Потому любит Меня Отец, что Я отдаю жизнь Мою, чтобы опять принять ее**».

Для истинного служения необходимо всегда взирать на Господа Иисуса Христа и стремиться подражать Ему во всем, где это возможно. Какое великое смирение Господа — Богу стать рабом и Всесильному позволить дать власть над Собою немощным и бессильным, чтобы возвысить падшее! Какое великое понимание природы и нужд человека при служении Господа — праведному Судье всех претерпеть над Собою величайшую несправедливость и поругание от грешников ради их спасения и торжества благодати! Какая великая любовь Господа — Небесной Чистоте, Святости и Истине взять на Себя всю мерзость, греховность и неправду и пригвоздить ко кресту ценою Своей жизни! Какое самоотречение и отвержение Себя — Создателю умереть за создание! В этом отвержении себя — высшая красота Вселенной и всего Божьего замысла жизни«17 **Потому любит Меня Отец, что Я отдаю жизнь Мою, чтобы опять принять ее.**18 **Никто не отнимает ее у Меня, но Я Сам отдаю ее. Имею власть отдать ее и власть имею опять принять ее. Сию заповедь получил Я от Отца Моего**». Такого служения ожидает от нас любящий Спаситель, встреча с Которым неизбежна и отчет перед Которым даст каждый, а особенно поставленные служители и пастыри человеческих душ, за которые Господь отдал Свою жизнь.

 Итак, отметим в ***заключение***:

***Служение людям отвергает себя в любви к ним и готово положить за них свою жизнь***. Для истинного служения необходимо:

1. Любить Бога и людей искренней любовью, готовой отказаться от своего «я» ради служения другим и прославления дела Христа.

2. Иметь Божье призвание на служение, полностью посвятить себя этому, оценивая его как самое ответственное, самое трудное и самое высокое назначение на земле.

3. Иметь самые близкие отношения с людьми в церкви, считая всех своей духовной семьей и созидательно относясь к каждому как к уникальной Божьей ценности, потому что они являются Божьими детьми.

4. Быть образцом для всех, взирать на Христа, подражая Его кротости и смирению.

Итак, ***отвергни себя для служения другим любовью***. Аминь.

**Любовь между собою**

Ин.13:31-35: «31 **Когда он вышел, Иисус сказал: ныне прославился Сын Человеческий, и Бог прославился в Нем.** 32 **Если Бог прославился в Нем, то и Бог прославит Его в Себе, и вскоре прославит Его.** 33 **Дети! недолго уже быть Мне с вами. Будете искать Меня, и, как сказал Я Иудеям, что, куда Я иду, вы не можете придти, так и вам говорю теперь.** 34 **Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга.**35 **По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою**».

 Когда мы приходим в Дом Божий, чтобы в смирении поклониться нашему Господу Иисусу Христу, мы всегда должны помнить, что мы приходим на встречу с Тем, Кто больше всех во Вселенной возлюбил нас и дороже всего уплатил за нас. Когда-то руки любящего Спасителя были пробиты гвоздями грешников к древу от того, что мы протягивали свои сердца ко греху. Мы часто думаем, что грех — это убивать, блудить, воровать, пьянствовать и т.п. Но если мы внимательно будем вникать в суть Слова Божьего, то мы поймем, что самый большой грех — это не любить! Не любить Бога, не любить ближних, не любить родителей, не любить детей, не любить людей, не любить церковь, не любить страну — это самый большой грех, потому что в этом проявляется самое враждебное поведение по отношению к природе Бога, Который есть любовь.

Истинная любовь никогда не спрашивает: «Сколько мне это будет стоить». Такова была и есть к нам любовь Господа, Который пошел на крест распятия, на самые страшные и позорные муки ради того, чтобы по вере в Него мы могли возродиться для новой жизни.

 Нам надо чаще смотреть на крест Голгофы, чтобы меньше думать о своих трудностях, печалях и обидах, а больше познавать Бога и больше думать о Том, Кто победил все трудности и открыл нам путь к вечному блаженству. Познавать Бога все больше — это значит любить то, что любил Он, и поступать так, как поступал Он, направлять центр своих мыслей на то, на что направлял Он.

 Я часто размышляю о том, какие истины были самыми важным для Христа в наставлении Своих последователей, в том числе и нас. Самое важное из учения и наставления любая личность передает тогда, когда расстается с любимыми и уходит из этой земной жизни. Наш Господь всегда учил глаголам вечной жизни. Но самые глубокие истины Он открывал Своим последователям перед уходом на распятие.

 В прочитанном нами Слове Божьем история возвращает нас почти на 2000 лет назад, к тому событию, когда наш Спаситель совершает с учениками последнюю Пасху, когда Иисус знал, «**что пришел час Его перейти от мира сего к Отцу**» (Ин.13:1). В этот день Иисус умывает ноги ученикам, говоря: «**Ибо Я дал вам пример, чтобы и вы делали то же, что Я сделал вам**» (Ин.13:15). Любящий Господь не просто говорит, что надо служить ближнему, не говорит Петру: «Петр, умой ноги Иоанну, чтобы продемонстрировать этот принцип», но Сам показывает это на деле. Далее Господь говорит о будущем предательстве одним из Его учеников и совершает последнюю Пасху перед установлением заповеди Вечери Господней.

 После ухода Иуды беседа с учениками принимает самые теплые тона, становится свободной и доверительной.

Эта история дает нам богатый духовный материал о том, что беспокоило Христа, о чем Он переживал, на что был устремлен Его взгляд.

 «31 **Когда он вышел, Иисус сказал: ныне прославился Сын Человеческий, и Бог прославился в Нем.** 32 **Если Бог прославился в Нем, то и Бог прославит Его в Себе, и вскоре прославит Его**».

 Удивительна любовь Иисуса к Богу Отцу! Иисусу предстоят страшные страдания, Ему предстоит претерпеть мучения и смерть. Казалось бы, что в этих трудных обстоятельствах Господь должен быть погружен в то, как их перенести, казалось бы, что Ему надо было бы получить хоть немного поддержки и сочувствия со стороны близких друзей. Но не так поступает Господь и не на предстоящие трудности направлены Его мысли. Все Его существо живет другим, все Его устремления направлены на Отца Небесного, на небеса, на будущее прославление Бога, Который прославит Сына через предстоящие страдания. «**Ныне прославился Сын Человеческий и Бог прославился в Нем**».

 Любящий всегда направляет свои устремления на любимого. У Иисуса в центре устремлений — Бог Отец. Он не замкнут на Себе, на Своих чувствах и переживаниях, которые, конечно же, переполняли Его. Он смотрит на Отца, Он смотри на то, как прославить Его, как исполнить небесную миссию на земле. Решение об искуплении людей принято и твердо живет в Его сердце, и поэтому Господь говорит о предстоящем искуплении и страданиях как о славе, притом славе уже как бы совершенной: «**Ныне прославился Сын Человеческий и Бог прославился в Нем**». В предстоящих страданиях и смерти за род человеческий сокрыта самая великая слава Отца, давшего этот искупительный план, и слава Сына, добровольно согласившегося исполнить эту великую и тяжелейшую миссию. Господь направляет взоры учеников на небеса, понимая, что предстоящие события могут показаться для них страшным поражением. Ободряя их, Иисус говорит не о трудностях, а о победе и о славе. Господь смотрит дальше креста, Он смотрит не только на искупление, но и на воскресение и вознесение, Он смотрит на конечную цель — приведение уверовавших грешников во славу. Ученики могли подумать, что Господь поторопился объявить о славе. Все говорило об обратном: они тайно собрались на Вечерю, когда все евреи в это время праздновали еврейскую Пасху; они в меньшинстве; большинство людей не принимает их и их Учителя; Иисус сказал, что ученик предаст Его; ранее Он говорил о смерти.

Мы видим, как любовь Господа к ученикам и ко всем людям сияет здесь в самом удивительном проявлении: *Царь славы* не пренебрегает унизительными посрамлениями и мучениями, чтобы облечься *в Свою прежнюю славу*. Эту славу небес и славу земли соединяет величайшая любовь Господа к людям. Кто-то мог бы сказать: «Господи, Ты идешь на страдания и бесчестие, а говоришь, что прославлен». Славою Сына явился крест, как и для Отца славою является Сын, а для нас славою является принятие Его искупительной жертвы, когда мы крестом распяты для грешного мира. Наш Господь и ранее говорил каждому: «**Кто хочет идти за Мною, отвергнись себя и возьми крест свой и следуй за Мною**» (Мк.8:34). Он наставлял Своих последователей быть готовыми к гонениям, к страданиям, чтобы они смогли в любых ситуациях, взирая на вечность, все претерпеть до конца. Христос подчеркивал тем самым, что крест — это не бремя и не житейские трудности, но это — орудие казни, и что принять свой крест означает быть готовыми пойти, подобно Иисусу, на мученическую смерть ради вечной небесной славы.

 Здесь Господь являет нам важный принцип: истинное дитя Божье направляет свои взгляды и устремления не на трудности, а на Господа и ищет не облегчение себе, а ищет Божьей славы. Как прекрасен был бы христианский мир и как прекрасны были бы наши церкви, если бы мы поступали так! Наши проблемы, наши трудности, наши обиды, наш ропот, наши боли, наше недовольство сменились бы тогда созидательной и побеждающей верой в Божью милость, в совершенство Божьих планов, сменились бы созидательными действиями и радостью во всех обстоятельствах. Если так смотреть на жизнь, тогда открывается то, что было открыто Апостолу Павлу, который писал: «**Ибо думаю, что нынешние временные страдания ничего не стоят в сравнении с тою славою, которая откроется в нас**». Чтобы открылась эта слава на небесах, на земле мы должны думать только о славе Божьей.

Известная своей любовью во всем мире Лауреат Нобелевской премии Мать Тереза Калькуттская (1910-1997), спасавшая своим милосердным служением больных, бездомных, голодных, брошенных детей и людей, никогда бы не достигла таких плодов в своей жизни, если бы не думала о славе Божьей***.*** *«****Когда журналист, наблюдавший за работой Матери Терезы и ее сестер, видя непомерные тяжести такого труда и величайшее смирение и терпение, воскликнул: «Я бы не сделал этого и за миллион долларов!», она ответила: «За миллион и я бы тоже не сделала. Только бесплатно. Из любви и для славы Божьей».***

**Может быть, мы сегодня оттого так мало трудимся для Господа и не ищем Его славы, а ищем земного комфорта, спокойствия для себя, что ищем уже в этой жизни выгоды и прибытка, забывая слова Апостола Павла: «И если мы в этой только жизни надеемся на Христа, то мы несчастнее всех человеков» (1Кор.15:19).**

**Может быть, мы сегодня оттого так легко побеждаемся обстоятельствами жизни и ходим под их гнетом, теряя радость следования за Господом, что смотрим на трудности, а не на Господа, живем не вечностью, а сегодняшним днем, ищем не Божьего, а своего. *Один служитель Божий так демонстрировал своим слушателям этот принцип зацикливания людей на земных заботах. Сначала он рассказал веселую историю из его жизни. Люди были очень радостны и улыбались. Затем он вновь рассказал этот случай. Улыбок стало меньше. Когда он в третий раз рассказал известную уже всем историю, люди совсем не радовались. Тогда служитель сказал: «Радоваться все время с одной и той же истории вы не можете, так почему же вы позволяете себе постоянно плакать по одному и тому же поводу»*.**

**Истинный христианин должен с достоинством нести свои бремена, а также бремена ближних, зная, что через это Бог формирует наши характеры, изменяет наши сердца. Бог никогда не посылает бесполезную боль и напрасные трудности, поэтому изменять чаще надо не обстоятельства, а свои сердца и ценности: менять отношение к жене, а не менять жену; менять отношение к церкви, а не менять церковь, если она в истине Христовой и поощряет к труду и духовному росту; менять отношение к людям, а не людей, ища себе удобных условий.**

**Мы должны с вами задуматься о том, почему человек, которому дана свобода радоваться или роптать, чаще избирает ропот; почему человек, которому представлена свобода обижаться или прощать, избирает чаще обиду; почему человек, которому представлена свобода славить Господа или ходить под гнетом срочных дел, подставляет свое плечо не для дела Божьего, а для гнета заботами житейскими? Все зависит от того, ищем ли мы в жизни Божью славу или нет. А когда мы не ищем ее, тогда теряется все светлое, теряется суть Божьего назначения верующего человека на земле. Исцеление людских ран на земле (а сегодня таких людей огромное количество, можно даже сказать, что каждый живущий) возможно только тогда, когда мы направляем взор на небеса, когда помышляем о горнем и являем Божью славу. С помощью лекарства можно избавиться от некоторых физических болезней, но от духовных болезней, от одиночества, от отчаяния, от недовольства, от ропота можно избавиться только тем, чтобы являть жертвенную любовь ближним, исцеляя и ближних, и себя.** Сердце человеческое не может быть пустым: оно занято либо небесным, либо земным. Когда сердце занято Божьим, тогда и плоды будут во славу Божью. Будем постоянно проверять свои сердца и наполнять их Божьим содержанием.

 Господь на этой последней Пасхе желает передать Своим ученикам и нам с вами важнейшую духовную жемчужину, важнейшую заповедь и важнейший критерий истинного следования за Ним: «33 **Дети! недолго уже быть Мне с вами. Будете искать Меня, и, как сказал Я иудеям, что, куда Я иду, вы не можете придти, так и вам говорю теперь.** 34 **Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга.**35 **По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою**».

 Уже само обращение Господа к теме любви начинается теплыми словами: «**Дети!**». Такое обращение к ученикам у Господа было впервые. Это слово на греческом звучит очень трогательно и выражает ласку и любовь учителя к своим ученикам. Это на русском могло бы звучать примерно так: «Любимые мои детки!»

 Заповедь любви была новой не по форме, а по содержанию. Заповедь о том, что людей надо любить, была и в Ветхом Завете в Лев.19:18: «**Не мсти и не имей злобы на сынов народа твоего, но люби ближнего твоего, как самого себя. Я Господь**». Но эта заповедь содержала ключевую фразу «как Я возлюбил вас», что предполагало жертвенную, безусловную любовь, способную на то, чтобы отдать жизнь свою за брата. Такая любовь возможна только для людей, рожденных от Духа Святого и исполненных силой Духа Божьего.

«**.** 34 **Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга.**35 **По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою**». Вот она, важнейшая заповедь!

 Господь говорит, что Он скоро оставит учеников. Он желает донести ученикам, что им предстоит распространять Благую Весть о спасении всем людям. Иисус знает, что эту весть люди будут принимать с трудом, они будут желать увидеть какие-то качественные отличия последователей Христа от множества различных религий и учений. Господь в этой заповеди как бы говорит ученикам, что путь следования за Ним — не есть еще одна новая религия, что это качественно новый образ жизни последователей, который единственный ведет в Царство Божье. Как это могут увидеть люди? Как они смогут отличить путь за Христом от тысячи других путей? Как они смогут распознать истинных учеников и последователей Христа? Господь дает важнейшую заповедь, важнейший принцип и важнейший критерий того, как открыть людям живого Бога и как указывать всем на Христа Спасителя: «35**По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою**».

 Эта заповедь является важнейшей вместе с заповедью единства между собою, о которой Господь совершает Первосвященническую молитву перед Гефсиманским борением и Своими страданиями. Эти заповеди неразрывны друг с другом, и в обеих присутствует мотив познания истины для всех людей через наше хождение перед Господом: «Да уверует мир, что Ты послал Меня»: «5 **И ныне прославь Меня Ты, Отче, у Тебя Самого славою, которую Я имел у Тебя прежде бытия мира…** 14 **Я передал им слово Твое; и мир возненавидел их, потому что они не от мира, как и Я не от мира…**21 **да будут все едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино, — да уверует мир, что Ты послал Меня…** 26 **И Я открыл им имя Твое и открою, да любовь, которою Ты возлюбил Меня, в них будет, и Я в них**» (Ин.17:5,14,21,26).

 Как сделать так, чтобы люди были едины, чтобы не было зла, войн, чтобы была радость на земле? Да и достижимо ли это в земной жизни до Пришествия Христа? Конечно, в масштабах всей планеты — нет! Но это можно достичь в масштабах сердца одного верующего человека, и эти сердцем должно быть мое сердце. А если этого нет, то мы еще неправильно читаем и понимаем Библию. Пока мы не начнем любить друг друга, мы не можем сказать, что мы понимаем основы Библии и даже ее азы. Если этого нет, то слова Писания из 1Кор.13 «*медь звенящая, кимвал звучащий, я ничто, нет мне в том никакой пользы*» надо применить к себе и содрогнуться. Если мы не достигнем мира и любви в своих сердцах, мы никогда не достигнем этого в семьях и в церквах. А этой любви и единства ожидает от нас Господь.

Что делает людей близкими: одинаковость взглядов, вкусов, одежды, привычек? Нет. Все люди совершенно разные, и слава Богу, что это так, что такими уникальными создал нас Господь! Людей близкими делает не похожесть, не лживые компромиссы, не молчаливое согласие с безразличием к делу Божью, а истинная любовь к Богу, которая открывает непостижимую красоту богатства разнообразия всех людей. Без любви и истины достичь единства невозможно. Мы можем делать попытки достичь этого плотскими усилиями, но это будет невозможно, если мы не будем действовать на уровне духа, веры, молитв, постов, если мы не поймем однажды, что моя нелюбовь к кому-то разрушает мою душу и разрушает силу церкви. Люди привыкли сегодня прятаться за что угодно, чтобы только поменьше проявлять жертвенность, поменьше отдавать сил для славы Божьей, поменьше быть там, где надо разрешать противоречия. И самое страшное то, что самым надежным убежищем от обличения совести становится церковь, та церковь, которой безразлично, что в ней есть люди, которые ни холодны, ни горячи, которые превращаются в духовно ленивых прихожан, т.е. в уснувшая церковь. Там, где нет настоящей любви к Богу, где нет труда для Его славы, где есть самодовольство и чувство достигнутости, там поется колыбельная песнь «лаодикийского христианства» для засыпания.

««35**По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою**». Это — фундаментальная истина для нашей плодоносной жизни во Христе и для нашего эффективного свидетельства другим людям. Какой я ученик? Что я несу в свою церковь и какое свидетельство несу окружающему миру? Что я несу церкви: жизнь в любви или медленное умирание в бездействии над своим характером? Для Божьего дела требуются только любящие люди и истинные ученики Христа.

 Любовь — не только дар, но ее нужно достигать. Любовь к своим братьям и сестрам нуждается в постоянном подвиге достижения ее с Божьей помощью, и это начинается с правильных отношений с Богом. Как достигать любви? Кроме постов и молитв, углубления в Слово Божье необходимо еще много трудиться над своими характерами. Не надо бояться начинать любить тех, кто не любит нас. Для этого надо прикладывать усилия, потому что *агапе* — это и волевая любовь. Для этого надо перестать видеть в других только недостатки. Будем искать и находить в других людях доброе и прекрасное, потому что они — дети Божьи. Если мы перестаем любить кого-то из своих братьев и сестер при первых же трудностях, мы никогда не научимся любви. Божья любовь может все, и Бог может и хочет дать нам все, что необходимо для полноценной жизни, нам надо только позволить Ему сделать это, отбросив духовную лень.

 Для этого будем терпеливы к недостаткам других, потому что им тоже приходится терпеть нас.

Не будем никогда участвовать в осуждении других и слушать осуждения от людей, потому что эти люди точно так же могут осудить нас перед другими.

Будем каждый день делать что-то для славы Божьей, пусть самое малое (помолиться за ближних, ободрить, утешить, сказать доброе слово, позвонить, помочь хоть в малом и т.д.), чтобы наши души были недовольны собой, когда мы ничего не сделали для Бога.

Не будем говорить худые слова, завидовать, раздражаться, носить непрощение и обиды, потому что все это опустошает наши души и искажает в них образ Божий.

 Будем всегда помнить, что если возникла проблема, которая не решается, то это значит, что у нас — большой дефицит любви.

 Не будем витать высоко в облаках теории, а спустимся на землю для применения простых истин на практике. *Однажды студенты семинарии пришли раздраженные и обозленные друг на друга к своему профессору, чтобы выяснить, кто прав из них в том, как правильно применять греческое слово, переводимое на русский язык как «пришествие». Профессор посмотрел на их отношения друг к другу и сказал: «Для вас сейчас в сотни раз важнее знать то, как правильно исполнить в жизни слово “агапе”».*

 Это, дорогие братья и сестры, важнее всего сегодня и для нас с вами.

 Господь, завершая Свой путь непостижимым проявлением любви к нам на кресте, оставляет заповедь любви и указывает, что наше христианство без этого не имеет никакой пользы для нас, никакой ценности перед Богом и никакого доброго свидетельства перед людьми. «35 **По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою**».

Если Господь сказал так, то являть любовь к своим братьям и сестрам, иметь истинную любовь между собою — это наше основное служение. Наше основное служение — это не хор, не воскресная школа, не проповедь, не еще что-то, а служение любовью. Нам сегодня нужны не полнота материальной жизни, не мнимый мир и покой, не головы, наполненные знанием того, как должно быть, нам нужны сегодня сердца, наполненные любовью, души, желающие служить другим и созидать церкви, в которых будут спасаться души. Ради этого Господь пошел на крест и ожидает от нас сегодня, чтобы мы распяли свои плотские желания и жили жизнью, достойной звания учеников Христа.

Итак, отметим ***в заключение:***

***Наша принадлежность к последователям Христа познается нашей любовью к своим братьям и сестрам***.

Чтобы быть истинным учеником Христа и являть истинного Христа людям, необходимо:

1. Не смотреть на трудности и не искать для себя легких путей в жизни, а смотреть на Господа и искать в каждом дне Его славы, направив центр своих устремлений в небесное будущее, чтобы оттуда черпать радость христианской жизни на земле.

2. Постоянно исходить из того, что наше основное служение в церкви — это проявление любви к братьям и сестрам.

3. Применять во всей полноте и со страхом Божьим заповедь любви к себе, чтобы жертвенно служить другим, как это делал наш Господь, отдавший Себя за нас.

 Итак, ***указывай людям на Христову любовь к ним своей любовью к верующим братьям и сестрам***. Аминь.

**Церковь, на которую надо равняться**

Деян.2:41-47: «**Итак охотно принявшие слово его крестились, и присоединилось в тот день душ около трех тысяч. И они постоянно пребывали в учении Апостолов, в общении и преломлении хлеба и в молитвах. Был же страх на всякой душе; и много чудес и знамений совершилось через Апостолов в Иерусалиме. Все же верующие были вместе и имели всё общее. И продавали имения и всякую собственность, и разделяли всем, смотря по нужде каждого. И каждый день единодушно пребывали в храме и, преломляя по домам хлеб, принимали пищу в веселии и простоте сердца, хваля Бога и находясь в любви у всего народа. Господь же ежедневно прилагал спасаемых к Церкви**».

 Самый большой враг христианской жизни — формальное следование за Христом, современное фарисейство в христианском обличье. Лицемерное христианство, двуличие в церкви часто бывает более опасным, чем неверие, потому что эти люди считают себя достигшими и все относят только к другим, но не к себе.

 Как побеждать искушения в нашей жизни и как готовиться к участию в Вечере Господней, чтобы принимать участие в святыне достойно, как этого требует Слово Божье: «**Посему, кто будет есть хлеб сей или пить чашу Господню недостойно, виновен будет против Тела и Крови Господней. Да испытывает же себя человек, и таким образом пусть ест от хлеба сего и пьет из чаши сей. Ибо, кто ест и пьет недостойно, тот ест и пьет осуждение себе, не рассуждая о Теле Господнем. Оттого многие из вас немощны и больны и немало умирает. Ибо если бы мы судили сами себя, то не были бы судимы**» (1Кор.11:27-31).

В этом предупреждении о серьезности священнодействия дан также и важный принцип подготовки к нему: «**Да испытывает же себя человек… Ибо если бы мы судили сами себя…**».

 Нам очень важно взирать на Христа и подражать Ему в своей жизни, а также смотреть на «**облако свидетелей**» и героев веры, свергая «**с себя всякое бремя и запинающий нас грех**» (Евр.12:1).

 Нам также важно смотреть на Первоапостольскую Церковь, на чистую и верную невесту Христа в момент ее рождения. Первая Церковь была образована в Иерусалиме после сошествия Духа Святого в День Пятидесятницы. После проповеди Апостола Петра «**охотно принявшие слово его крестились, и присоединилось в тот день душ около трех тысяч**».

 Какой это был чудный день и какая чистая и любящая Господа Церковь! Это было первой победой учения Иисуса Христа в земной жизни. Именно христианство дало цель и смысл жизни, именно вера в Господа давала светлую надежду людям в этом греховном и бессмысленном круговороте событий, войн, жажды обогащения и власти. Именно христианство ставило ценность каждого человека (мужчины и женщины, еврея и язычника, раба и свободного, царя и простого гражданина) на одинаково высокую планку. Все люди стали высшей ценностью в глазах Бога, потому что за каждого умер Господь и ради каждого воскрес.

 Христианская Церковь и живая вера дала такой новый импульс жизни на земле, которого никогда не было в истории человечества: жизнь наполнилась смыслом; люди имели цель и смысл жизни — прощение грехов, искупление, оправдание, усыновление и вечная жизнь с Богом; они имели водительство Духа Святого, получали силу свыше, имели обновленный разум и совесть, обновленный дух, который давал вдохновение и силу переносить самые тяжелые обстоятельства жизни. Что послужило такому успеху христианства, когда несколько простых рыбаков и последователей Христа стали великими Апостолами и сумели изменить мир? За ними стоял Господь, с Которым поверившие в Него люди имели самое близкое, самое чистое, самое искреннее и самое живое общение в духе. Это были не те фарисеи и книжники, которые могли щепетильно держать традиции, соблюдать форму, делать все напоказ, считать себя достигшими и достойными, превознося себя над всеми другими людьми. Нет. Первые христиане имели живую веру, живую связь с Богом, они имели рождение свыше, они имели в сердце живого Бога, Который спас их, простил их грехи, усыновил и пожелал разделить с ними Свою славу в вечности! Они осознали величие Божье, благоговели и трепетали перед Богом. «**Был же страх на всякой душе»**. Это был не только страх и почтение перед Божьей силой, которая проявлялась в чудесах, совершаемых через Апостолов и их ближайших помощников, но это был страх огорчить Господа, страх сделать что-то неугодное или формальное перед Тем, Кто отдал Свою жизнь на кресте ради их спасения. Первые христиане понимали, что Христос страдал открыто и реально, а потому их вера и следование за Господом должны быть открытыми, неподдельными, искренними, живыми и действенными, изменяющими их сердца, приближающими их к Богу и преображающими в образ Хористов. Первые христиане понимали свою несостоятельность перед Богом, понимали свое несовершенство перед Божьей святостью, они даже не помышляли о том, что Богу можно угодить внешне, формально. Они сравнивали себя с верным эталоном, взирали на Господа и Его славу, они не оправдывали себя тем, что ходили на собрание, слушали учение Апостолов, молились и участвовали в хлебопреломлении. Для них это было средством единения с Богом и друг с другом, это были каналы получения благодати для проявления любви к ближним, это было вдохновляющим началом правильно смотреть на себя, судить себя и исправляться с Божьей помощью. Степень святости была так высока, что Анания и Сапфира, которые захотели иметь авторитет и похвалу в глазах людей, а не в глазах Бога, продали имение, принесли некоторую часть денег для общего пользования и обманули Апостола Петра, сказав, что отдали все (а значит и солгали Духу Святому), сразу же упали мертвыми (Деян.5:1-11). Первые верующие не оправдывали себя и свои неверные поступки формальным пожертвованием, формальным служением, формальными молитвами и общениями. И это является большим уроком для нас. Дорогие братья и сестры! Как важно нам всегда судить только себя, ходить только перед Богом, а не перед людьми, чтобы казаться в их глазах значимыми, как важно избегать всякого формализма!

 В христианстве, конечно же, никто не имеет права обижать и обижаться. Но если христианин не принимает обличение, которое высказано с любовью и желанием помочь брату, если он впадает в обиды, когда ему хотят помочь и указывают на пути устранения недостатков для совершенствования, то такой христианин закрывает для себя путь приближения к Богу. Один мудрый старец высказал глубокую мысль: «*Никогда не оправдывайтесь ни в чем, ибо самооправдание лишает человека возможности исправляться*». Мы всегда и на все можем найти оправдание. Не пришел на служение — был занят важным делом; не приготовил качественно проповедь — не было времени и вдохновения; не помог ближнему — он никогда не помогал другим; не помолился за немощного — хватает и своих забот; не проявил любви и снисхождения к брату или сестре — вдруг он посчитает, что все ему обязаны; не поступил по милости, а по закону — надо ведь исполнять закон (хотя знает, что любовь и благодать не по закону, а сверх закона и вопреки всему); не промолчал и ответил обидчику резкостью — он первый начал и т.д. В таких случаях наше духовное состояние позволяет только становиться судьями других, занимать место Бога как Судьи праведного, но никак не судить себя, никак не смиряться под крепкую руку Божью, никак не ходить перед Богом, а только перед людьми, никак не предавать все в руки совершенного Бога, но все решать по плоти, а не по духу. Такие действия — это постепенное духовное самоубийство, возрастание в фарисействе и пропасть для преображения в образ Христа. В таких случаях мы становимся в неугодное перед Богом положение, при котором «**Бог гордым противится, а смиренным дает благодать**» (1Пет.5:5). Самооправдание перекрывает путь к духовному совершенству. Смиренный человек не обижается на обличение, потому что осознает свое несовершенство. Слово Божье дает нам другие образцы (по сравнению с обидами) поведения с победой в духе:

1Пет.4:14-17: «**Если злословят вас за имя Христово, то вы блаженны, ибо Дух Славы, Дух Божий почивает на вас. Теми Он хулится, а вами прославляется. Только бы не пострадал кто из вас, как убийца, или вор, или злодей, или как посягающий на чужое; а если как Христианин, то не стыдись, но прославляй Бога за такую участь. Ибо время начаться суду с дома Божия; если же прежде с нас начнется, то какой конец непокоряющимся Евангелию Божию?**».

2Кор.6:3-10: «**Мы никому ни в чем не полагаем претыкания, чтобы не было порицаемо служение, но во всем являем себя, как служители Божии, в великом терпении, в бедствиях, в нуждах, в тесных обстоятельствах, под ударами, в темницах, в изгнаниях, в трудах, в бдениях, в постах, в чистоте, в благоразумии, в великодушии, в благости, в Духе Святом, в нелицемерной любви, в слове истины, в силе Божией, с оружием правды в правой и левой руке, в чести и бесчестии, при порицаниях и похвалах: нас почитают обманщиками, но мы верны; мы неизвестны, но нас узнают; нас почитают умершими, но вот, мы живы; нас наказывают, но мы не умираем; нас огорчают, а мы всегда радуемся; мы нищи, но многих обогащаем; мы ничего не имеем, но всем обладаем**».

Мф.5:44: «**А Я говорю вам: любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас**».

 Все такие качества говорят о живом христианстве, которое держится правды, веры, любви, искренности и чистоты.

 И эти качества надо проявлять постоянно, чтобы они стали нашей природой, нашей сущностью, нашим образом жизни. Первые христиане «**постоянно пребывали в учении Апостолов, в общении и преломлении хлеба и в молитвах**» (Деян.2:42).

 Они пребывали в ***учении Апостолов***. Сегодня мы бы сказали, что они постоянно пребывали в Слове Божьем, в проникновении в его глубины с целью исполнения в жизни. Всякое учение доктрин без исполнения — это птица без крыльев. Иоанн Златоуст писал: «*Из всех недугов, обременяющих человеческую природу, нет ни одного — ни душевного, ни телесного, который не мог бы получить исцеления из Писания*». Нам важно так изучать Слово Божье, чтобы оно проникало во все уголки нашего сердца, чтобы наполняло нас и вооружало истиной, чтобы оно направляло нас на верные поступки, чтобы оно не давало нам покоя в любом грехе и побуждало к покаянию и изменению, чтобы оно давало силу и вдохновение для исполнения, для постижения этих истин на практике, утверждения в них и изменения своего сердца. Образец применения на практике подражания Христу и явления силы любви и прощения показал первомученик Стефан, который молился за побивающих его иудеев: «**И побивали камнями Стефана, который молился и говорил: Господи Иисусе! приими дух мой. И, преклонив колени, воскликнул громким голосом: Господи! не вмени им греха сего. И, сказав сие, почил**» (Деян.7:59,60). Стефан применил учение даже тогда, когда ему пришлось умереть за веру, а мы часто не можем переступить простых барьеров в нашей духовной жизни, хотя всему научены и все знаем. И здесь мы опять приходим к тому, чтобы смотреть в себя в свете Слова Божьего и с Божьей помощью стремиться достигать этих небесных стандартов. «*Человек смиренный и ведущий духовную жизнь, читая Священное Писание, все будет относить к себе, а не к другим*», — учил Марк Подвижник. Если после изучения Библии, после чтения глаголов вечной жизни мы не изменяемся ни на шаг, а стоим на месте, то такое пребывание в учении является холостым ходом, оно является формальным и может лишь возгревать нашу интеллектуальную гордыню. От Бога нас отделяет все искусственное, неискреннее: неправдивые слова, искусственные мысли, неискренние чувства, показные желания. Будем исследовать себя через Слово Божье, чтобы совершенствоваться. Так делали первые христиане. Они так изменили свою жизнь, что находились «**в любви у всего народа**» (Деян.2:47).

 Первые христиане постоянно пребывали в ***общении***. Первых христиан гнали, на них клеветали, о них сочиняли разные страшные истории (приносят в жертву детей, устраивают оргии и т.д.). Искать общения и пребывать в общении было опасно. Но христиане собирались в разных местах, по домам, в катакомбах и т.д. Так жаждали они общения. Это было не для отметки, не для выполнения плана духовных мероприятий, это было потребностью души. Греческое слово koinwnia *(койнония)*, переведенное как «общение», означает что-то большее, чем обмен словами, но включает смысл соучастия, дележа общего, общительности, жертвенности. Суть истинного христианского общения состоит в том, чтобы жертвовать духовный жемчуг, делиться духовным богатством, взаимообогащаться, утешать, ободрять, вдохновлять. В общении важно, чтобы оно строилось вокруг личности Христа, а не вокруг человека, пусть даже самого духовного. Нам важно *учиться слушать*, важно быть искренними, открытыми, важно быть снисходительными и предупредительными, чтобы никакое гнилое слово не исходило из наших уст, а только доброе, в назидание, чтобы оно доставляло благодать слушающим. И здесь важно, чтобы каждый участник относил духовные принципы к себе, к своей душе и к своей жизни. Иногда бывает так, что из нашей души и из уст вырвется что-то гнилое, что-то нечистое, и нам при этом не надо спешить себя оправдывать, а надо спешить себя изменять, потому что через это Бог показывает нам, какие мы на самом деле, какие мы внутри, какие есть еще в нашем сердце темные места, через которые лукавый будет удалять нас от Бога. В общении важна любовь к Богу и друг к другу, важно достигать духовного единства, избегать пустых споров и распрей, которые не служат к миру. Как прекрасно описано общность первых христиан и забота друг о друге!

«**У множества же уверовавших было одно сердце и одна душа; и никто ничего из имения своего не называл своим, но всё у них было общее. Апостолы же с великою силою свидетельствовали о воскресении Господа Иисуса Христа; и великая благодать была на всех их. Не было между ними никого нуждающегося; ибо все, которые владели землями или домами, продавая их, приносили цену проданного и полагали к ногам Апостолов; и каждому давалось, в чем кто имел нужду. Так Иосия, прозванный от Апостолов Варнавою, что значит — сын утешения, левит, родом Кипрянин, у которого была своя земля, продав ее, принес деньги и положил к ногам Апостолов**» (Деян.4:32-37).

 Первые христиане пребывали в ***преломлении хлеба***, участвовали в вечерях любви. «**И каждый день единодушно пребывали в храме и, преломляя по домам хлеб, принимали пищу в веселии и простоте сердца, хваля Бога и находясь в любви у всего народа**».

 Господь учредил Вечерю Господню перед тем, как идти на крест: «**И когда они ели, Иисус взял хлеб и, благословив, преломил и, раздавая ученикам, сказал: приимите, ядите: сие есть Тело Мое. И, взяв чашу и благодарив, подал им и сказал: пейте из нее все, ибо сие есть Кровь Моя Нового Завета, за многих изливаемая во оставление грехов**». Это величайшая святыня и важнейшее священнодействие. Участие в Вечере — это не только вспоминание о цене искупления и пролитой крови за нас и благодарение за это; не только новый завет Бога с людьми о спасении по благодати; не только возвещение смерти Христа за нас, не только напоминание о Пришествии Христа; не только единение со всей Церковью Христовой, не только испытание себя и промежуточный духовный экзамен перед Богом, но и приобщение к Телу и Крови Господней:

1Кор.10:16,17: «**Чаша благословения, которую благословляем, не есть ли приобщение Крови Христовой? Хлеб, который преломляем, не есть ли приобщение Тела Христова? Один хлеб, и мы многие одно тело; ибо все причащаемся от одного хлеба**». Приобщаться означает иметь общее, участвовать, быть в духовном единстве. Приобщение Тела Христова и Крови Господней есть духовная реальность, которая осуществляется, если мы все совершаем с чистым сердцем и верой в Господа. При этом в духовном мире происходит невидимое действие приобщения к Божеству Христа. Во всех таинствах важна вера и святые отношения с Богом. Если мы, например, крестимся не по вере, то священник может крестить человека, а Дух Святой не будет крестить, и человек войдет в воду сухим грешником, а выйдет мокрым. Если мы участвуем в Вечере с искренним и любящим сердцем, исповедовав и оставив грехи, то мы приобщаемся Крови Христовой и Тела Христа, мы входим в святое святых, мы приходим в духе в присутствие Божье, приходим к престолу благодати и получаем благодать и силу от Господа. Если этого нет, то мы просто едим хлеб и пьем вино, но при этом Бог может еще и послать немощь в напоминание о святыне. Поэтому нам надо бояться не участвовать в Вечере и бояться участвовать недостойно: «**Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний день**» (Ин.6:54).

 Здесь речь идет о духовных вещах: как для физической жизни важно пища и питье, так и для духовной жизни важно пребывание во Христе через веру в Его смерть и пролитие Крови во искупление нашего тела. Поэтому участвовать в Вечере необходимо с чистым сердцем, с исповеданными и оставленными грехами, в страхе, трепете и благоговении перед Богом, с верой и благодарностью за дар искупления. И здесь, еще раз напомним, идет призыв: «**Да испытывает же себя человек**…». Как испытывает? В свете Слова Божьего.

 Первые христиане постоянно пребывали в ***молитвах***.

Молитвы и коллективные, и индивидуальные являются центром духовной жизни христианина. Молитва есть общение с Богом, и для этого общения важно иметь веру и святость, исповедать и оставить грехи, так как Бог не отвечает грешнику на его просьбы. Очень важно прийти в присутствие Божье, оставить суету, молиться для духовного плода, по воле Божьей, молиться перед Богом, а не для людей. Важно не только просить, но и благодарить от всего сердца. Мы можем просить у Господа многое, но важно, чтобы наше сердце было смиренным и готовым принять Его волю — благую, угодную, совершенную. Суть молитвы по воле Божьей сводится к тому, чтобы просить у Бога то, что не будет препятствовать приближению к Нему и к Царству Божьему. Наше смирение должно всем существом согласиться с совершенством Божьей воли и всем сердцем выражаться в словах «Не моя воля, но Твоя да будет». Так как в молитве мы общаемся с Творцом всего видимого и невидимого, то такое общение должно проходить в смирении и благоговении. Формальная, небрежная молитва — мерзость перед Богом. Мы сегодня заформализовали молитву и пост, совершаем это общение с Богом как бы на равных, часто в суете и по традиции. Но здесь особенно важны смирение, святость, любовь к Богу, готовность принять волю Божью, молитва не только за себя и за своих родных, но и за тех, кто более всего в этом нуждается. В молитве и в посте важно искать Бога и Его волю, искать духовного богатства, а не материальных и иных выгод. Мы читаем у пророка Исаии:

Ис.58:3-11: «"**Почему мы постимся, а Ты не видишь? смиряем души свои, а Ты не знаешь?" — Вот, в день поста вашего вы исполняете волю вашу и требуете тяжких трудов от других. Вот, вы поститесь для ссор и распрей и для того, чтобы дерзкою рукою бить других; вы не поститесь в это время так, чтобы голос ваш был услышан на высоте. Таков ли тот пост, который Я избрал, день, в который томит человек душу свою, когда гнет голову свою, как тростник, и подстилает под себя рубище и пепел? Это ли назовешь постом и днем, угодным Господу? Вот пост, который Я избрал: разреши оковы неправды, развяжи узы ярма, и угнетенных отпусти на свободу, и расторгни всякое ярмо; раздели с голодным хлеб твой, и скитающихся бедных введи в дом; когда увидишь нагого, одень его, и от единокровного твоего не укрывайся. Тогда откроется, как заря, свет твой, и исцеление твое скоро возрастет, и правда твоя пойдет пред тобою, и слава Господня будет сопровождать тебя. Тогда ты воззовешь, и Господь услышит; возопиешь, и Он скажет: "вот Я!" Когда ты удалишь из среды твоей ярмо, перестанешь поднимать перст и говорить оскорбительное, и отдашь голодному душу твою и напитаешь душу страдальца: тогда свет твой взойдет во тьме, и мрак твой будет как полдень; и будет Господь вождем твоим всегда, и во время засухи будет насыщать душу твою и утучнять кости твои, и ты будешь, как напоенный водою сад и как источник, которого воды никогда не иссякают**».

 Все сводится к чистоте сердца, к служению для славы Божьей в любви и к смирению своего «я». Важно, что мы ищем, куда прикладываем сердце, перед кем ходим, куда направляем душу. Как часто наши молитвы небрежны и формальны, как часто они без благоговения, смирения и трепета. Мы молимся искренне и от всего сердца чаще тогда, когда имеем проблемы у себя, у детей или близких. Послушаем молитву Франциска Ассизского (1181-1226), где отражено смирение, поиск духовных ценностей и славы Божьей:

*Господи, сделай руки мои продолжением Мира Твоего,*

*И туда, где ненависть, дай мне принести Любовь,
Туда, где обида, дай мне принести Прощение,
Туда, где рознь, дай мне принести Единство,
Туда, где заблуждение, дай мне принести Истину,
Туда, где сомнение, дай мне принести Веру,
Туда, где отчаяние, дай мне принести Надежду,
Туда, где мрак, дай мне принести Свет,
Туда, где горе, дай мне принести Радость.*

*Помоги мне, Господи,
Не столько искать утешения, сколько самому утешать,
Не столько искать понимания, сколько самому понимать,
Не столько искать любви, сколько самому любить.
Ибо во истину, кто отдает - тот получает,
Кто забывает себя - вновь себя обретает,
Кто прощает - тому прощается,
Кто умирает - тот возрождается в Вечной жизни.*

*Помоги же мне, Господи,
Сделай руки мои продолжением Мира Твоего.*

 Нам надо научиться молиться, а для этого надо вновь вникнуть в свое сердце и честно посмотреть, что мы ищем и куда стремимся, где наши ценности и какое место в них принадлежит Богу.

 Первые христиане смогли вырваться из плена формальной религии и жить живой верой в Господа. Их жизнь так ярко говорила о Господе, что люди стремились к этому свету, несмотря на гонения и возможность потери земной жизни. У них в сердце жил Бог, потому они не роптали, не унывали, находились в любви у всего народа. «**Господь же ежедневно прилагал спасаемых к Церкви**».

 Сегодня Господь тот же, только мы другие. Но важно, чтобы мы испытывали себя и с Божьей помощью становились такими, чтобы исполнить свое назначение на земле в наше суетное и неуправляемое время перед Пришествием Христа.

 Итак, отметим в ***заключение***:

 Стремясь к тем духовным высотам, которые имели первые христиане, мы должны стремиться к живой и искренней вере, вникая в себя и в учение, избегая всякого формализма, фарисейства и самооправдания, потому что ***самооправдание в формализме не дает человеку исправиться, а самоосуждение приближает к Богу***. Для приближения к Богу необходимо:

1. Строго относиться к себе, не осуждать других и никогда не оправдывать себя, закрывая тем самым путь к исправлению.
2. По примеру первых христиан совершать свой путь за Господом посредством вдохновенного труда для Его славы, проводить каждый день в простоте и искренности сердца, осознавая свое несовершенство и высоту Божьей святости и любви.
3. Проявлять живую веру в Господа, иметь постоянный поиск Божьей воли и ее исполнения; постигать глубины Слова Божьего через применение в своей жизни; приносить частицу духовного опыта и приобретенного богатства в общение с братьями и сестрами, быть с ними единодушно вместе, иметь один дух и одно сердце; приступать в благоговении и трепете к преломлению хлеба, совершая исповедание друг перед другом и оставляя грехи, являть полное доверие Господу в молитвах и являть в них любовь к Богу и к людям.

 Итак, ***не оправдывай себя формальной верой, а преображайся в образ Христа посредством живой и искренней веры***. Аминь.

**Христианские отношения**

1Пет.5:1-6: «1 **Пастырей ваших умоляю я, сопастырь и свидетель страданий Христовых и соучастник в славе, которая должна открыться:** 2 **пасите Божие стадо, какое у вас, надзирая за ним не принужденно, но охотно и богоугодно, не для гнусной корысти, но из усердия,** 3 **и не господствуя над наследием Божиим, но подавая пример стаду;** 4 **и когда явится Пастыреначальник, вы получите неувядающий венец славы.** 5 **Также и младшие, повинуйтесь пастырям; все же, подчиняясь друг другу, облекитесь смиренномудрием, потому что Бог гордым противится, а смиренным дает благодать.** 6 **Итак смиритесь под крепкую руку Божию, да вознесет вас в свое время**».

 Эти слова Апостола Петра относятся как к служителям Божьим, так и ко всем верующим, живущим одной семьей в христианской церкви. Церковь, если она стоит в истине и любви, не может быть разрушена внешними силами тьмы, потому что Сам Бог создал ее, защищает ее, «**и врата ада не одолеют ее**» (Мф.16:18). Но если поместная церковь отступает от истины, если в ней появляются зависть, осуждение, распри, разногласия, ереси и т.п., то такая община разрушает сама себя изнутри. И это является самой большой опасностью для поместных церквей во все времена, а особенно в последнее время. Поэтому нам так важно строить правильные отношения с Богом и друг с другом, чтобы быть угодными Ему и иметь благословение и защиту с небес. Главное в нашей жизни то, чтобы Бог был за нас, потому что Он является Вседержителем и Царем царей, Он возвышает и унижает; Он благословляет и наказывает; Он держит всю Вселенную в Своих руках и исключает всякий случай, допуская то или иное событие для нашего научения и испытания. Вот почему Апостол Павел восклицает: «**Если Бог за нас, кто против нас?**» (Рим.8:31). Вот почему этот Апостол учит Тимофея: «**Держись правды, веры, любви, мира со всеми призывающими Господа от чистого сердца**» (2Тим.2:22).

 Вот почему для нас так важно построение с Божьей помощью правильных отношений с Господом и друг с другом, что совершенно неразрывно друг от друга. Вот почему для нас так важно быть настоящими христианами по своей природе, по своему возрожденному для новой жизни сердцу, чтобы являть красоту Христа всем людям. Верно заметил английский проповедник Мартин Ллойд-Джонс: «*Формальный христианин — это человек, который знает о христианстве достаточно, чтобы дискредитировать его перед миром, но не достаточно, чтобы оказывать на мир позитивное влияние*». Бог создал Свою Церковь на земле, чтобы через нее созидать души людей и созидать Царство Божье. Я хочу особенно подчеркнуть слово «*созидать*», т.е. приближать людей к Богу, наполнять сердца любовью и истиной, поступать благочестиво во всех обстоятельствах, не разрушать ничего доброго, а творить новое, совершенное и угодное Богу. Тогда Бог будет за нас. Для этого Господь поставляет в церкви служителей, пастырей. Основной задачей пастырей является пасти Божье (а не свое) стадо так, чтобы научить каждую душу любить, созидать, совершенствоваться и готовиться ко встрече со Христом с чистым сердцем. А это возможно только тогда, когда на это есть Божье призвание, когда это делается не по принуждению, а от чистого сердца, когда учат не только словами, но и делами, являя образец своей жизнью и отношением к братьям и сестрам. Поэтому верный Господу Апостол, которого Господь поставил пасти овец Его, сказав ему трижды: «**Паси агнцев Моих**» (Ин.21:15;16,17), Апостол, который получил от Христа повеление: «**Утверди братьев твоих**» (Лк.22:32), теперь обращается к пастырям всех веков и умоляет: «1 **Пастырей ваших умоляю я, сопастырь и свидетель страданий Христовых и соучастник в славе, которая должна открыться:** 2 **пасите Божие стадо, какое у вас, надзирая за ним не принужденно, но охотно и богоугодно, не для гнусной корысти, но из усердия,** 3 **и не господствуя над наследием Божиим, но подавая пример стаду;** 4 **и когда явится Пастыреначальник, вы получите неувядающий венец славы**».

 Здесь сказана очень важная мысль: любая поместная церковь не принадлежит нам, но она принадлежит Богу, Который дал нам благословенную возможность быть смиренными соработниками по созиданию Церкви Божьей. Пасти агнцев Божьих так, чтобы получить пастырям неувядающий венец славы в вечности, означает научить их любить Бога и друг друга; открыть им глубины Божественной истины и хранить в этих истинах; создать в церкви атмосферу единства, любви и взаимопонимания; создать с Божьей помощью такую семью детей Божьих, чтобы у всех уверовавших, как в Первоапостольской церкви, «**было одно сердце и одна душа**» (Деян.4:32); чтобы между всеми пребывало братолюбие и единство; «**чтобы все говорили одно, и не было между вами разделений, но чтобы вы были соединены в одном духе и в одних мыслях**» (1Кор.1:10). Вот такое созидание на земле должны нести мы как служители Божьи.

 Чего нам надо опасаться и к чему стремиться, чтобы наше служение в церкви Божьей было угодным Богу? Самая большая опасность во все времена — это стремление возвысить себя, а не Бога; а еще большая опасность — это возвышать себя за счет унижения другого. Эта опасность идет еще от грехопадения. Обольститель дьявол говорит Еве: «**Подлинно ли сказал Бог: не ешьте ни от какого дерева в раю?**» (Быт.3:1). Сатана здесь стремится уничижить Бога, чтобы возвысить себя. Он, по сути, говорит, что «Бог сказал вам неправду, или неполную правду, а вот я говорю вам всю правду». Унизить Бога, чтобы возвысить себя — вот какой самый главный прием применил сатана при обольщении человека, и простодушная Ева дала место дьяволу. И после того, как грех вошел в природу человека, этот опасный яд все время проникает в души и сердца людей. Этот яд — опорочить других, чтобы возвысить себя. Это очень страшное и коварное дьявольское действие, которое способно разрушать души и сердца, способно разрушать церкви изнутри, если будет дано место дьяволу и не будет должного бодрствования. Посмотрите, как сразу эффективно начал действовать этот механизм падения и обольщения. Адам на обличение в непослушании старается не раскаяться перед Богом, а уничижает жену и Бога, чтобы оправдать и возвысить себя:

Быт.3:11,12: «**И сказал Бог: кто сказал тебе, что ты наг? не ел ли ты от дерева, с которого Я запретил тебе есть? Адам сказал: жена, которую Ты мне дал, она дала мне от дерева, и я ел**».

Здесь нет смирения, нет созидания, а есть скрытое противление Богу под маской защиты и оправдания себя за счет унижения других: Ты, Бог дал мне такую жену; она дала мне от дерева, и я ел, т.е. сказано: «Я здесь ни при чем, все вокруг виноваты, но не я».

 Удивительно, но эта опасность и это обольщение проходит через все века и постоянно атакует детей Божьих и всех людей. Так, Корей и его сообщники возвышают себя за счет унижения Моисея, думая, что они такие же, как Моисей, и что им Бог открыл не меньше, чем Моисею, что Бог так же общается и с ними. Они подняли бунт против Моисея и Аарона (Чис.16:1-50). Мы знаем, что они закончили гибелью от суда Божьего.

Авессалом, мятежный сын Давида, унижает своего отца для возвышения себя, вкрадывается в сердца израильтян и говорит каждому нуждающемуся: «**Вот, дело твое доброе и справедливое, но у царя некому выслушать тебя. И говорил Авессалом: о, если бы меня поставили судьею в этой земле! ко мне приходил бы всякий, кто имеет спор и тяжбу, и я судил бы его по правде. И когда подходил кто-нибудь поклониться ему, то он простирал руку свою и обнимал его и целовал его**» (2Цар.15:3-5). Мы знаем печальный конец Авессалома.

 Саул, который был обличен пророком Самуилом за непослушание не раскаивается, а оправдывает себя и возвышает себя якобы желанием принести в жертву Господу то, что должно быть уничтожено, и возвышает себя за счет унижения якобы непослушного народа. Результат — отвержение Саула Богом: «**Зачем же ты не послушал гласа Господа и бросился на добычу, и сделал зло пред очами Господа? И сказал Саул Самуилу: я послушал гласа Господа и пошел в путь, куда послал меня Господь, и привел Агага, царя Амаликитского, а Амалика истребил; народ же из добычи, из овец и волов, взял лучшее из заклятого, для жертвоприношения Господу Богу твоему, в Галгале. И отвечал Самуил: неужели всесожжения и жертвы столько же приятны Господу, как послушание гласу Господа? Послушание лучше жертвы и повиновение лучше тука овнов; ибо непокорность есть такой же грех, что волшебство, и противление то же, что идолопоклонство; за то, что ты отверг слово Господа, и Он отверг тебя, чтобы ты не был царем**» (1Цар.15:19-23).

 Фарисеи, чтобы возвысить себя как хранителей закона, который они применяли неправильно, обвиняют Иисуса в том, что Он совершил созидательное действие и исцелил сухорукого человека (Мф.12:9-14), за что фарисеи хотели убить Его: «**И вот, там был человек, имеющий сухую руку. И спросили Иисуса, чтобы обвинить Его: можно ли исцелять в субботы? Он же сказал им: кто из вас, имея одну овцу, если она в субботу упадет в яму, не возьмет ее и не вытащит? Сколько же лучше человек овцы! Итак можно в субботы делать добро. Тогда говорит человеку тому: протяни руку твою. И он протянул, и стала она здорова, как другая. Фарисеи же, выйдя, имели совещание против Него, как бы погубить Его. Но Иисус, узнав, удалился оттуда**» (Мф.12:10-14). Мы знаем, как закончили фарисеи и их потомки, отвергнувшие Христа.

 Проявление этого же яда греха мы видим в поступке коринфских верующих, которые унижают Апостола Павла, чтобы возвысить себя и показать, что они сейчас не ниже его по положению, требуя от него рекомендательных писем. На это великий Апостол проявляет победное смирение и говорит: «**Неужели нам снова знакомиться с вами? Неужели нужны для нас, как для некоторых, одобрительные письма к вам или от вас? Вы - наше письмо, написанное в сердцах наших, узнаваемое и читаемое всеми человеками**» (2Кор.3:1,2). Апостол Павел проявляет созидательное смирение и показывает свою любовь к заблуждающимся: «**Вот, в третий раз я готов идти к вам, и не буду отягощать вас, ибо я ищу не вашего, а вас**» (2Кор.12:14).

 Дорогие братья и сестры, дорогие служители Божьи! Как важно нам всем не впускать в себя эти дьявольские капли яда. Сколько бед, разрушений, несчастий, разделений и вреда для церквей Божьих нанесли действия по уничижению братьев и сестер, по уничижению служителей! Сколько бед принесли осуждение, зависть, распри, тщеславие, споры, несозидательная критика! Вот почему Апостол Павел пишет: «**Ничего не делайте по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя**» (Флп.2:3). «Созидайте, а не разрушайте!» — призывает Апостол. Любовь и истина всегда созидают, а не разрушают. Ведите себя так, чтобы была польза, чтобы был прибыток для церкви, чтобы дело Божье созидалось, а не разрушалось. Если ты даже и прав, но твоя правда доносится односторонне, без любви, без желания что-то улучшить, а с желанием критиковать и опорочить, то такая неполная правда не лучше открытой лжи. Ты заметил недостаток другого в чем-то, — скажи ему с любовью, подправь, наставь, помоги, понеси его бремя, но не расстраивай Божье дело, не разрушай и не унижай дело твоего брата. Скажи об этом честно и открыто брату, скажи с любовью, скажи так, чтобы помочь, а не растоптать, скажи не за спиной, а с открытым сердцем и непритворной болью за дело Божье. Эта задача особенна важна для служителей. Мы так должны поступать сами и учить этому других.

Мы должны своими мыслями, целями, словами, репликами, делами, оценками созидать, а не разрушать. Поэтому Петр говорит о трех вещах, которые не надо делать, и трех вещах, которые надо совершать в служении:

1. Пасти не принужденно, но охотно и богоугодно.
2. Совершать служение не для гнусной корысти, а из усердия.
3. Не господствуя над наследием Божьим, но подавая пример стаду.

Такой подход ведет к созиданию и добрым плодам. Эти принципы следуют из того, что поместная церковь принадлежит Богу, а не поставленному на служение человеку. Отчет служители будут давать перед Богом.

Мы должны возвышать других, смиряя и уничижая себя. Так поступал Господь, Который является Победителем всех обстоятельств. Господь призывал научиться от Него не силе творить чудеса, не тому, как заслужить авторитет в глазах людей, но смирению и кротости как высшей ценности:

Мф.11:29: **«Возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем**».

Слово Божье призывает нас подражать Христу, чтобы иметь благословение и помощь от Него: «**Не о себе только каждый заботься, но каждый и о других. Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе: Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной. Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени, дабы пред именем Иисуса преклонилось всякое колено небесных, земных и преисподних**» (Флп.2:4-10).

 И если Сам Бог Сын так унизил Себя, чтобы возвысить нас, грешников, то тем более мы должны поступать со смирением и без всякого превозношения друг перед другом. Слово Божье дает нам важнейший способ стать правильно перед Богом и предупреждает об опасности и причинах падения:

Лк.18:14: «**Ибо всякий, возвышающий сам себя, унижен будет, а унижающий себя возвысится**».

 Иоанн Златоуст отмечал: «*Как гордость — источник всякого нечестия, так смирение — начало всякого благочестия*». Началом смирения является осознание своей нищеты перед Богом; середина смирения — превышающий наш ум мир Христов; а совершенство смирения — любовь Христова ко всем.

Когда говорится об уничижении себя, то нет призыва к духовному и душевному мазохизму и избиению себя как личности. Нет, не это является истинным смирением и уничижением. Речь идет о признании власти Господа над нами в нашей жизни, о признании Его совершенства и нашего несовершенства по сравнению с Ним и о признании ценности каждой спасенной души перед Господом, Который умер за всех и высоко ценит каждого спасенного. Истинное смирение начинается тогда, когда вместо своего «Я» на троне жизни во всем выступает Господь. Оно не является внешним, но глубоко внутренним. Многие не стыдятся называть себя перед людьми самыми большими грешниками, но от других этого слышать не хотят и не могут переносить обличение. Многие говорят тихо и мало, но в сердце осуждают и порочат ближних. Не тот проявляет смиренномудрие, кто судит себя, но тот, кто при обличении другим не уменьшает к нему любви. Тихон Задонский писал: «*Смиренный сердцем высшим оказывает послушание; равных и низших себя не презирает, но обходится как с братьями, даже если и более достоин чести и большие имеет дарования, чем они. Ибо смотрит не на дарования, но на нищету свою и познает, что дарования не его, а чужие, он — только вместилище, а нищета и ничтожество — его собственные, как у всех людей*».

Уничижение себя предохраняет от падения, потому что тот, кто считает себя ниже всех, тому ниже упасть уже некуда. Это уничижение не является неким преувеличением нашей нищеты перед Богом, но оно позволяет более глубоко увидеть себя в свете Божьего совершенства. И такое смирение дает возможность подняться на высоту, с которой видна разрушительная сила гордости и противления. Бог поднимает такую душу по Своей милости и дает силы для победы. *Хочешь ответить злом на зло — смирись, ответь кротко и с любовью, чтобы созидать. Хочешь опорочить брата из-за зависти к нему, смирись и посмотри мотивы своего поступка, проверь свое сердце и уничижь себя, чтобы созидать. Хочешь проявить зло и раздражение на критику и обличение — смирись, опусти ниже свою значимость и выясни, что хочет сказать тебе твой брат, чтобы тебе созидать, а не разрушать. Хочешь критиковать чью-то проповедь или речь, смирись, проверь чистоту твоего сердца и мотивы критики, чтобы тебе не разрушать, а созидать. Хочешь осуждать служителя перед паствой в его отсутствие, смирись и подумай, будет ли это созидать или разрушать дело Божье, послужит ли это во благо служителю и слушателям, да и прибавит ли это хоть на грамм твоего авторитета? Хочешь противостать чьему-то мнению и высказать свое, смирись и оцени сначала то, что было сказано до тебя и проверь, будет ли твое предложение более действенным и будет ли его принятие служить к созиданию? Хочешь во что бы то ни стало пропихнуть свою точку зрения, посмотри, не разрушит ли она мир, и лучше останься обиженным, чем разрушителем мира*. Какой это великий инструмент — смирение под крепкую руку Божью, когда Господь поднимает признавшего свою слабость и дает силы, потому что того, кто парит в облаках гордыни и не видит своего падения, невозможно поднять с пользой для его души!

Писание также являет нам тот важный принцип, который не дает оправдания обидчивым христианам, которые не служат Богу с полной силой только потому, что так не делают другие, или потому, что мешают другие. Это является также своеобразным методом неверного оправдания себя за счет слабости или греховности других. Всем нам Господь говорит, чтобы мы взирали на Него, потому что Он все видит, Он видит наши сердца и говорит, как некогда сказал Петру: «**Что тебе до того? ты иди за Мною**» (Ин.21:22).

 Мы можем сделать ошибки, можем поддаться искушению, можем упасть, можем согрешить, но важно смириться, признать свой грех, не оправдывать себя, не искать причины падения в поведении других, не перекладывать вину на кого-то, но искренне смотреть в свое сердце. Это мы видим на примере истинных служителей Божьих. Давид много падал и согрешал, но Бог благоволил к нему за то, что Давид смирял себя, имел желание и силы раскаяться и идти дальше. Когда Давид согрешил с Вирсавией и убил ее мужа Урию, после обличения его пророком Нафаном, он не обвиняет Вирсавию, что она его провоцировала, не обвиняет других людей. Он в смирении признает свой грех и искренне раскаивается: «**И сказал Давид Нафану: согрешил я перед Господом**» (2Цар.12:13).

 Мы видим также сокрушенные и смиренное сердце блудного сына, который не ищет оправдания своих поступков в том, что весь грешный мир живет так, как жил он, он не уничижает отца и не возвышает себя такими словами: «Ты плохо меня воспитал», но сокрушается и смиряется пред отцом, готов нести наказание за грех и делать любую работу, даже быть рабом, но только бы быть вблизи отца: «**Сын же сказал ему: отче! я согрешил против неба и пред тобою и уже недостоин называться сыном твоим. А отец сказал рабам своим: принесите лучшую одежду и оденьте его, и дайте перстень на руку его и обувь на ноги; и приведите откормленного теленка, и заколите; станем есть и веселиться! ибо этот сын мой был мертв и ожил, пропадал и нашелся. И начали веселиться**» (Лк.15:21-24). Мы видим, как унижение себя до истинного состояния принесло великое возвышение.

 Мы видим смирение Апостола Павла, который готов смириться и унизить себя перед слабостью возгордившихся коринфян, чтобы наставить их и вернуть к истине своей любовью:

2Кор.11:7,8,11,12: «**Согрешил ли я тем, что унижал себя, чтобы возвысить вас, потому что безмездно проповедывал вам Евангелие Божие? Другим церквам я причинял издержки, получая от них содержание для служения вам; и, будучи у вас, хотя терпел недостаток, никому не докучал… Почему же так поступаю? Потому ли, что не люблю вас? Богу известно! Но как поступаю, так и буду поступать, чтобы не дать повода ищущим повода, дабы они, чем хвалятся, в том оказались такими же, как и мы**».

 Апостол Павел говорит фессалоникийцам:

1Фес.2:5-8: «**Ибо никогда не было у нас перед вами ни слов ласкательства, как вы знаете, ни видов корысти: Бог свидетель! Не ищем славы человеческой ни от вас, ни от других: мы могли явиться с важностью, как Апостолы Христовы, но были тихи среди вас, подобно как кормилица нежно обходится с детьми своими.Так мы, из усердия к вам, восхотели передать вам не только благовестие Божие, но и души наши, потому что вы стали нам любезны**».

 Вот оно — любящее сердце пастыря овец Божьих, который подражает Господу. А Господь является примером истинного Пастыря: «**Я есмь пастырь добрый: пастырь добрый полагает жизнь свою за овец. А наемник, не пастырь, которому овцы не свои, видит приходящего волка, и оставляет овец, и бежит; и волк расхищает овец, и разгоняет их. А наемник бежит, потому что наемник, и нерадит об овцах. Я есмь пастырь добрый; и знаю Моих, и Мои знают Меня**» (Ин.10:11-14).

 Чтобы так жить и так служить, нам надо стремиться иметь чистое, искреннее и любящее сердце. Апостол Павел говорит: «**Ибо мы не себя проповедуем, но Христа Иисуса, Господа; а мы - рабы ваши для Иисуса, потому что Бог, повелевший из тьмы воссиять свету, озарил наши сердца, дабы просветить нас познанием славы Божией в лице Иисуса Христа**. **Но сокровище сие мы носим в глиняных сосудах, чтобы преизбыточная сила была приписываема Богу, а не нам**» (2Кор.4:5-7). Познание славы Божьей, познание Бога было сокровищем для Апостола Павла.

 Что мы носим в своих сердцах, где наше сокровище, что является нашим сокровищем? Является ли то, что я ношу в сердце сокровищем для Бога? Тот, кто мертв для ценностей мира сего, тот носит Божественную жизнь, тот носит истинное сокровище. От выбора сокровища зависит и наша **преизбыточная сила**. Если наше сердце залито любовью Божьей, залито Его славой, залито жаждой служить другим, то в таком сердце есть истинное сокровище для проявления которого Бог даст и силу. Нам важно иметь чистое и любящее сердце, озаренное познанием Христа и трепетное хождение перед Ним всегда, везде и со всеми. Если мы будем любить Бога и Его ставить как самое драгоценное сокровище на первое место, тогда Бог будет давать нам силу для еще большего служения и для приобретения еще больших плодов. А для этого важно смирение и благоговение перед Ним, действие не только своими силами, но силой Господа, исполнение Духом Святым через исполнение Его Слова, осознание своей слабости и ничтожности без Господа, исключение поступков по плоти и действие по духу:

*Когда мы смиряемся, нас благословляет Бог.*

*Когда мы уничижаем себя, нас возвышает Бог.*

*Когда мы не оправдываем себя, нас оправдывает Бог.*

*Когда мы не мстим за себя, за нас заступится Бог*.

 Если мы идем таким путем, то Бог всегда будет за нас, даст силы, пошлет ободрение, даст победы и вознесет в свое время. Это и доносит нам Апостол Петр в своем послании, в котором говорит: «5 **Также и младшие, повинуйтесь пастырям; все же, подчиняясь друг другу, облекитесь смиренномудрием, потому что Бог гордым противится, а смиренным дает благодать.** 6 **Итак смиритесь под крепкую руку Божию, да вознесет вас в свое время**».

 Итак, отметим в ***заключение:***

***Смирение во взаимоотношениях возвышает всех в глазах Бога***. Чтобы возвышать ближних и быть угодными в глазах Господа, и служителю Божью, и всем Его детям необходимо:

1. Никогда не искать причин своей слабости, падений и бездействия в поступках других, а смотреть в свое сердце и строить правильные личные отношения с Богом.

2. Всегда бодрствовать и не давать места дьяволу в своем сердце для того, чтобы возвышать себя за счет унижения других.

3. Использовать драгоценнейший механизм смирения под крепкую руку Божью и под совершенную Его волю, использовать силу уничижения себя для возвышения других.

4. Всегда мыслить, говорить и делать лишь то, что созидает дело Божье, стремиться к очищению своего сердца, заполнять его любовью через служение Богу и ближним, иметь в сердце истинные сокровища в глазах Бога, а не людей.

 Итак, ***возвышай другого, смиряясь и уничижая себя ради созидания Божьего дела***. Аминь.

**Чудеса любви в браке**

1Ин.4:7: «**Возлюбленные! будем любить друг друга, потому что любовь от Бога, и всякий любящий рожден от Бога и знает Бога**».

 Величайший дар Божий и то, чего также необходимо достигать, лелеять и развивать — любовь — всегда мудрее и богаче нас и нашего воображения. Мы думаем, что мы управляем любовью, не замечая того, что Бог через Свою любовь направляет нас ко благу, направляет нас ко всему совершенному, чтобы мы были счастливы. Вот только бы нам не сопротивляться Божьей любви, а полностью капитулировать пред ее величием и непостижимостью. И это прочитанное нами Божье Слово относится ко всякому человеку, ко всякой ситуации, ко всякому времени. Оно сегодня относится и к вам, вступающим в прекрасный брачный союз для того, чтобы умножать этот дар на земле.

 Как может так случиться, что два совершенно незнакомых человека вдруг становятся самыми близкими на всю жизнь и соединяются такой силой, которую нельзя разрушить? Это чудо, этот превосходнейший и вечный дар дает Господь не по заслугам, а по благодати. Все во Вселенной имеет свое начало и свой источник. Бог — источник любви, источник щедрый и неиссякаемый. «**Кто не любит, тот не познал Бога, потому что Бог есть любовь**», — вот самый важный и глубокий закон жизни людей и их отношений с Творцом — любить Бога и ближних, чтобы познать Бога и Его природу посредством жизни в любви и вере (1Ин.4:16). И Апостол любви Иоанн учит: «**Возлюбленные! будем любить друг друга, потому что любовь от Бога, и всякий любящий рожден от Бога и знает Бога**». Понимание этой Божественной мудрости и исполнение закона любви в браке — это то, на чем строится счастливая и благословенная семья. Я хотел бы сегодня напомнить вам о важности того, что применение во всех ситуациях жизни принципов любви — есть высшая семейная мудрость и залог успеха семейной жизни. Любовь — это чудо, данное вам в подарок. Как пользоваться чудесами любви?

***Чудо 1***. ***Любовь от Бога умножается любовью к спутнику жизни***. Всегда помнить, что не мы изобрели любовь, но «**любовь от Бога**», она является даром Божьим, который надо ***хранить и умножать, распространять и отдавать ближним***, отдавать самому близкому человеку в семье — жене (мужу), детям. Бог дает просящим, Он желает, чтобы любовью наполнялась Вселенная, чтобы ее ценили и проявляли, чтобы она была живой и действенной, чтобы она умножалась. Как умножать? — ***Отдавать***. Вся наша лучшая часть жизни состоит в том, чтобы делать счастливыми ближних. Мать Тереза верно заметила: «*В мире много людей, которые умирают от голода, но еще больше тех, кто умирает от того, что им не хватает любви*». Вы имеете в руках от Бога чудесный дар. Желаете его умножить и сделать блаженными и спутника жизни и себя — отдавайте, тогда вы будете иметь любовь, которая «**никогда не перестает**» (1Кор.13:8). Это — единственное, что, отдавая, умножается, ты ее даришь, а она остается и увеличивается в твоем сердце. Это — чудо, так устроена только любовь. Отдавайте ее в поддержке друг друга; отдавайте свое внимание, свои добрые слова; свои улыбки, подарки, прикосновения; отдавайте свои действия во благо возлюбленному (ной); отдавайте ободряя, утешая, вдохновляя, подставляя плечо под самую большую тяжесть буден. И она непременно умножится. И вы тогда будете постоянно видеть самое прекрасное зрелище, самый удивительный шедевр в повседневной жизни — лицо любимого человека, который рядом и излучает радость. Это то, о чем Слово Божье говорит: «**Давайте, и дастся вам: мерою доброю, утрясенною, нагнетенною и переполненною отсыплют вам в лоно ваше; ибо, какою мерою мерите, такою же отмерится и вам**» (Лк.6:38).

 А еще нужно ***просить*** у Бога, чтобы умножил в вашем сердце любовь, и всегда ***благодарить*** Господа за Его непревзойденный дар. Как просить и благодарить? — В молитве. Молитесь вместе — это то, с чего начинает формироваться духовная христианская семья. Чудо в том, что на эту искреннюю молитву Бог отвечает и говорит: «**Просите, и дано будет вам; ищите, и найдете; стучите, и отворят вам; ибо всякий просящий получает, и ищущий находит, и стучащему отворят. Есть ли между вами такой человек, который, когда сын его попросит у него хлеба, подал бы ему камень? и когда попросит рыбы, подал бы ему змею? Итак, если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец ваш Небесный даст блага просящим у Него**». Бог может не ответить на вашу просьбу о деньгах или иных материальных благах, потому что наши души могут прожить без этого, но на эту молитву Он ответит, чтобы дать небесный хлеб и вечные ценности, потому что без них наши души черствеют и гаснут, и любовь уходит. А если все делать с любовью, то вы никогда ничего не потеряете.

 Спешите служить друг другу, спешите отдавать часть своего сердца, «*находите в счастье другого свое счастье*» (Лейбниц), чтобы понимать, что «*нас любят не за то, что мы хорошие, а за то, что хороши те, кто нас любит*» (Л.Н. Толстой). Спешите приобретать благоговейный трепет в просьбах к Богу и искреннюю благодарность Ему за все, что Он посылает.

***Чудо 2***. ***Любовь — это безвозмездный и нескончаемый кредит для двоих***. Не все в нашей жизни идет гладко. Если бы в нашей жизни было все только хорошо и не было никаких трудностей, то мы бы никогда не стали настоящими людьми и не научились бы решать возникающие проблемы, наши духовные мышцы были бы атрофированы. Любовь всегда дается нам в кредит. Когда мы влюблены, то всегда представляем человека лучшим, чем он есть на самом деле. И это хорошо. Бог именно так смотрит на человека, и видит в нем все лучшее, которое способно раскрыться в будущем. Если мы будем смотреть на свою половину глазами Бога, то мы будем представлять большой и безвозмездный кредит доверия и вдохновения, чтобы возлюбленный (ая) становился лучше. Хорошо сказал Поль Жеральди: «*Нужно иметь что-то общее, чтобы понимать друг друга, и чем-то отличаться, чтобы любить друг друга*». А Ф.М. Достоевский верно заметил: «*Любить — это значит видеть человека таким, каким его задумал Бог*». В чем здесь чудо любви и как им воспользоваться? ***Чудо в том, что, когда мы видим и любим «лучшего», он становится таким***. «*Нет высшего доказательства любви, чем верить тому, кого любишь*» (А.С. Грин); нет большего вдохновения, чем поддержка и одобрение от любимого человека; нет большего возвышения, чем то, что любящий тебя не только понимает, но и дает крылья, чтобы летать. Глубоко сказано М. М. Пришвиным: «*Тот человек, кого ты любишь во мне, конечно, лучше меня: я не такой. Но ты люби, и я постараюсь быть лучше себя*». Мы согласимся с Ф. Шиллером, что «*любовь возвышает великие души*» и будем всеми силами возвышать своих любимых, возвышать своей любовью, нежной и постоянной.

 Слово Божье говорит по этому поводу: «**Умоляю вас поступать достойно звания, в которое вы призваны, со всяким смиренномудрием и кротостью и долготерпением, снисходя друг ко другу любовью**» (Еф.4:1,2). Снисхождение любовью — это кредит, который творит в душе любимого ответную любовь и преображает его сердце. Как пользоваться этим чудом? Будьте очень требовательны к себе и совершенно снисходительны к половине; не корите свою половину за ошибки и упущения, а помогите исправить их с любовью; никогда не позволяйте себе того, что унижает спутника, но только возвышайте; никогда не сравнивайте с другим не в его пользу; давайте щедрый кредит доверия и помогайте правильно вложить все силы в приближение к Богу. Любовь возвращает и открывает человеку то лучшее, что было у него в раю и будет в вечности с Господом. Справедливо при этом известное мудрое изречение: «*Слабые мужчины любят сильных женщин, а сильные мужчины любят слабых. И только настоящий мужчина любит женщину такой, какая она есть*». Научитесь любить друг друга такими, какие вы есть, чтобы стать совершенными в любви в будущем.

 ***Чудо 3***. ***Иполнением своих обязанностей мы открываем простор для действия Бога по исполнению обязанностей половины.***

 Многие проблемы семей возникают из-за того, что каждый желает изменить спутника жизни под свою систему ценностей и под свой характер. Но любовь так не действует. Чудо любви состоит в том, что если мы будем исполнять свои обязанности, то Господь (а только Он это может сделать эффективно) будет изменять характер спутника жизни. Человек начинается с любви, чтобы помочь человеку, надо полюбить его. На всякую проблему есть ключ для ее решения, надо только с помощью любви сделать его подходящим, чтобы открыть душу своей половины. Не надо переделывать ни женщину, ни мужчину, их сделал Бог совершенными, надо только своей любовью открыть это спрятанное совершенство и дать Богу простор для действия в семье. Как практически воспользоваться этим чудом? Каждый должен исполнять то, что Бог поручил при создании брака еще в Едеме: ***мужу быть главой и нести ответственность за все, а жене как немощнейшему сосуду быть помощницей и быть послушной во всем***. Это — главный закон гармонии в браке. Не надо брать на себя обязанности, для исполнения которых Творец не вложил все необходимое в природу женщины и в природу мужчины, которые существенно отличаются. Если люди не сходятся в главном, они расходятся из-за пустяков. Ты исполняй в совершенстве свои обязанности, и это будет вдохновлять спутника жизни исполнять свои, а Бог будет при этом изменять характер половины через разные обстоятельства, характер родителей и характеры детей через пример родителей. Слово Божье говорит по этому поводу: «**Жены, повинуйтесь мужьям своим, как прилично в Господе. Мужья, любите своих жен и не будьте к ним суровы. Дети, будьте послушны родителям вашим во всем, ибо это благоугодно Господу. Отцы, не раздражайте детей ваших, дабы они не унывали**». (Кол.3:18-21).

 Как практически не сбиться с истинного пути при этом? Контролируй себя, а не свою половину; ставь требование к себе, а не к спутнику жизни.

 ***Чудо 4. Признание своих ошибок и быстрое прощение половины, разрывает оковы, связывающие действие любви.***

 Очень сильным ядом семейной жизни являются обиды. Если дать волю обидам, они отравят всю жизнь. Но есть одно чудо любви, которое усмотрел Бог, есть противоядие — это прощение. Если люди любят, то они прощают. Очень важно при этом подключать любовь в той ситуации, когда она более всего и крайне нужна — в момент обид, недопонимания, раздоров, спора. Чудо состоит в том, что признание ошибки и желание изменить ситуацию через прощение дает бальзам для духовного исцеления и позволяет вновь дышать доверием, единством и собирать капельки любви в семейный океан. Слово Божье говорит по этому поводу: «**Прощайте, и прощены будете**» (Лк.6:37); «**Всякое раздражение и ярость, и гнев, и крик, и злоречие со всякою злобою да будут удалены от вас; но будьте друг ко другу добры, сострадательны, прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас**» (Еф.4:31,32). И еще Господь говорит: «**Кому мало прощается, тот мало любит**» (Лк.7:47). Чудо в том и состоит, что чем больше мы прощаем за упущения, тем больше даем простора для любви. Как пользоваться этим чудом? Спешить прощать при обидах, не давать места обидам, не давать места дьяволу, переступить свое «я» ради выхода из духовного плена; через усилие сделать первый и самый сложный шаг навстречу любимому. При этом важно подключить все сердце и искренность и признавать свою вину. Не так, как просят иногда прощения некоторые супруги: «*Давай не будем уже обижаться, потому что мы оба одинаково виноваты, особенно ты*». Труднее всего превозмочь себя, но это надо сделать наиболее сильному в данной ситуации, чтобы стало хорошо всем. Самое действенное подтверждение любви состоит в том, чтобы быстро прощать друг друга. Когда мы готовы спрятать свою боль и возьмемся за исцеление души ближнего прощением, тогда любовь творит чудеса и щедро награждает всех. Не давайте места обидам, сражайтесь против них, и Бог даст силы не цепляться за прошлые боли и даст обновление в любви. «*Что держите в сердце своем, то и исполнится, чем больше всего восхищаетесь, тем и станете*» (Р. Бах).

 Есть еще много чудес, которые вам предстоит открыть через любовь друг к другу. Вступление в брак — это перестановка центра наших ценностей с одного на двоих, это начало жизни для любимой (любимого). Вы теперь не принадлежите себе, а вступлением в брачный союз даете обещание Богу жить для счастья своей половины. В этом суть ответственности в браке. Эту ответственность дает Бог, Он спросит за нее у каждого, и Он же помогает ее исполнять, если мы любим Его и исполняем Его заповедь любви. И для вас сегодня еще одним напоминанием звучит эта заповедь ««**Возлюбленные! будем любить друг друга, потому что любовь от Бога, и всякий любящий рожден от Бога и знает Бога**». Своей любовью друг к другу стройте мост через жизнь в вечность, где будет царствовать только одна любовь. «**Достигайте любви**» (1Кор.14:1) Да благословит вас Господь в этом. Аминь.

**Семь граней любви в браке**

1Кор.16:14: «**Все у вас да будет с любовью**».

Эта короткая, но богатейшая по своей глубине заповедь, сказанная для церкви, во всей полноте относится к семье как к домашней церкви, в которой, как нигде более, должна царить любовь Божья, приготавливающая нас ко встрече со Христом. Как отмечал швейцарский писатель А. Амиель (1821-1888), «*брак должен быть бесконечным взаимным воспитанием*». Американский писатель Марк Твен (1835-1910), подчеркивая брак как тайну двух личностей, проходящих лучшую школу подготовки к вечности, писал: «*Ни один человек не способен понять, что такое настоящая любовь, пока не проживет в браке четверть века*». Бог создал семью для того, чтобы двоих любящих людей в этом мире — мужчину и женщину — сделать счастливыми уже на этой земле. При этом Господь смотрит на семью как на небесное установление и как на особое самостоятельное сообщество, в котором наиболее эффективно должны меняться наши характеры. Это возможно только тогда, когда каждый в браке будет исполнять свое назначение: мужья будут любить «**своих жен, как и Христс возлюбил Церковь и предал Себя за нее**» (Еф.5:25); а жены будут повиноваться «**своим мужьям, как Господу**» (Еф.5:22). Любящие друг друга муж и жена, счастливые и наполненные добрыми плодами жизни христианские семьи, послушные и богобоязненные дети, у которых любовь к Богу всегда была перед их глазами через жизнь родителей, — это лучшее отражение света Христова, лучшее торжество Господних истин в жизни, лучшее указание на вечный источник блаженства — на возлюбившего нас Господа Иисуса Христа.

«**Все у вас да будет с любовью**». Я хочу особенно подчеркнуть здесь в этом стихе слово «**все**». Каждый человек может ***кое-что*** делать с любовью. Но Слово Божье говорит нам, христианам, чтобы ***все*** было с любовью. А в переводе на семейную жизнь это означает: каждая мысль о своей половине должна быть наполнена любовью; каждое сказанное слово должно нести любовь; каждое сделанное дело должно сиять любовью к спутнику жизни. Это значит, что в трудностях вы не будете роптать, а будете поддерживать друг друга и говорить: «Ничего дорогая (дорогой), все у нас будет хорошо, мы справимся с Божьей помощью». Это значит, когда вас захлестнет обида от неверного поступка или недопонимания спутника (спутницы) жизни, вы будете прощать ему (ей) все и говорить: «Я так люблю тебя, что не хочу, да и не буду обижаться на тебя, а ты, пожалуйста, помоги мне всегда иметь тебя прощенным и любимым в моем сердце. Давай сделаем так, чтобы обида не победила нас». Когда мы говорим такие простые истины, то разумом понятно, что ведь это все можно иметь, так можно и должно жить каждой христианской семье. Должно, но люди сами себе портят жизнь, потому что не хотят потрудиться над изменением своих характеров. Казалось бы, ну что такого сложного в том, чтобы быть кротким. Но попробуй побыть таким хотя бы одну неделю. И я хочу пожелать вам, чтобы вы начали, продолжали и закончили свою совместную жизнь так, чтобы в ней ***все*** и ***всегда*** было с любовью. Для вас начинается все новое. В ваших руках находится чистая, незапятнанная судьба вас и ваших детей, вы все правильно начали как дети Божьи, вы имеете благословение, которые не имели те, кто создавал семьи без веры в Господа. И теперь вы можете писать на этой судьбе чистыми и любящими сердцами поэму уникального единства и восхищения друг другом для славы Божьей. Это зависит только от вас, потому что никакие обстоятельства жизни не могут победить Божью любовь. Вы можете сиять красотой любви каждый день, чтобы она никогда не переставала и всегда была чудным украшением к учению нашего Господа и Спасителя Иисуса Христа.

Моя цель сегодня — показать вам, какие чудные возможности вы имеете для полноты счастья, если будете исполнять эту заповедь. Я постараюсь показать некоторые важные грани и пути исполнения этой заповеди на простых примерах, на притчах, чтобы вы, несмотря на яркую красоту друг друга, смогли увидеть еще и красоту Божьих истин, чтобы восхищаться друг другом не только на свадьбе, но и всю жизнь. Возьмем для полноты семь граней исполнения в семейной жизни Слова Божьего: «Все у вас да будет с любовью».

Грань1. Одна молодая пара встретила своего пастыря, который проводил их бракосочетание десять лет назад перед их отъездом в другой город. Служитель спросил их: «Как вы живете, как ваши отношения?». На это последовал ответ: «Это наши личные дела, и мы не делимся ими ни с кем». На это мудрый служитель ответил: «Дела семейные — это не только ваши личные дела, но и дела Божьи. Вы всегда незримо делитесь ими со всеми ближними, которые видят вашу жизнь». Итак, запомните первую грань и первый вывод: *ваша жизнь в браке — это не только ваше личное дело, но это дело Божье, потому что вы — Его дети*. Поэтому живите с осознанием того, что ваша семейная жизнь или прославляет имя Господа, или же бесславит Его и всю семью детей Божьих. *Дела вашей семьи — это дело Божье, которое вы не имеете права делать небрежно*. Слово Божье говорит: **И все, что делаете, делайте от души, как для Господа, а не для человеков, зная, что в воздаяние от Господа получите наследие, ибо вы служите Господу Христу**» (Кол.3:23,24).

Без любви к Богу вы не сможете по-настоящему любить друг друга.

Грань 2. Влюбленный молодой человек увидел прекрасную девушку, которую он хорошо знал раньше как добрую и послушную своим родителям, и о которой шла добрая молва. Он начал признаваться ей в любви: «О, покорительница моего сердца, твоя красота столь неотразима, что я сражен ею. Ты пленила мое сердце, ты пробудила мой сон и призвала к красотам жизни. Ты — самая красивая из всех женщин, которых я когда-нибудь видел». Он рассыпал ей похвалы и выражал восторг от ее красоты, ее кротости и скромности и предлагал ей выйти за него замуж. Но вдруг красавица сказала: «Наверное, ты ошибся, мой друг. Есть так много прекрасных девушек, например, моя родная сестра, которая намного прекраснее меня, да и характер у нее лучше. Оглянись и подумай». Молодой человек понял слова девушки буквально, сразу же оглянулся назад и увидел сзади, увы, милую старушку, которая произнесла доброжелательным тоном три слова: «Хорошо быть молодыми». После этого девушка посмотрела на парня и сказала: «Я не могу связать свою судьбу с человеком, который не доверяет мне, ходит по чувствам и легко может менять свои критерии красоты. Если бы я была для тебя самой красивой и самой лучшей, ты бы никогда не оглядывался назад, чтобы посмотреть на другую красавицу и умницу».

Вывод: *никогда не ищите и не считайте кого-нибудь лучше ваших спутников жизни*. Бог дал вам тех, кто лучше всех для вас, Он не делает ошибок. Никогда не жалейте о сделанном вами шаге и направьте всю свою любовь на свою, данную вам Богом, половину. И тогда все у вас будет с любовью. Любовь должна быть верной и направленной на одну любимую личность, а не быть рассеянной по всему полю без плода. Слово Божье говорит: «**Возлюби ближнего твоего, как самого себя**» (Мф.22:39), а самым-самым ближним является ваша половина. Цените то, что имеете, как и говорит Слово Божье: «**Любящий свою жену любит самого себя**» (Еф.5:28) и еще: «**Жена есть слава мужа**» (1Кор.11:7).

Грань 3. Желающая создать семью сестра молилась Богу: «Господи, подари мне мужа, без которого я не могла бы жить». Мудрая сестра, которая уже более тридцати пяти лет находится замужем, говорит ей: «Дорогая, проси мужа, с которым ты сможешь жить». Вывод: *не пытайтесь переделать друг друга под свои интересы и чувства, а совершенствуйте друг друга и себя Божьей любовью, смиряясь под Его крепкую руку*, как и учит Слово:

«**Станем любить не словом или языком, но делом и истиною**» (1Ин.3:18) и еще: «**Не о себе только каждый заботься, но каждый и о других**» (Флп.2:4).Бог дал вам все для счастья, теперь творите его своими руками, своей жизнью, своим служением Господу, не переделывая половину под себя, а изменяя себя и ее любовью. И тогда у вас все будет с любовью.

Грань 4. Жена говорит своему мужу, с которым у них не всегда все ладилось: «Сходи к соседям и посмотри, почему они так хорошо живут и что они такое делают, что у них всегда мир и устройство». Муж пошел, долго не возвращался, общался с соседями, а потом пришел и сказал: «У них почти все как и у нас, за исключением одного важного момента: у нас все всегда правы, а у них каждый пытается оправдать другого и готов брать вину на себя». Вывод: *никогда не обвиняй свою половину, а ищи того, как исправить положение дел к лучшему*, как и говорит Слово Божье: «**Любовью служите друг другу**» (Гал.5:13) и «**Носите бремена друг друга, и таким образом исполните закон Христов**» (Гал.6:2). Этот закон Христов и состоит в проявлении любви и прощения, в помощи, в созидательных действиях, а не в обвинении, потому что только любовью можно победить грех: «**Более же всего имейте усердную любовь друг ко другу, потому что любовь покрывает множество грехов**» (1Пет.4:8).

Грань 5. Одна жена постоянно подшучивала над своей новой соседкой и говорила: «Она совсем не умеет стирать белье, и после стирки каждый раз вывешивает его с пятнами и разводами. Какой несчастный ее муж, что женился на ней». Однажды, в выходной день, муж проснулся рано и долго не будил всех, а потом вошел в зал, подошел к жене и увидел на ее лице удивление. Она сказала: «Ты знаешь, что-то особенное случилось с соседкой. Я смотрела в окно и видела, что ее белье совершенно чистое, без единого пятнышка». «Никакого особого чуда не случилось, — ответил муж, — просто я сегодня тщательно вымыл наши окна на кухне, которые были в пятнах и разводах». Вывод*: никогда не смотрите на других, не осуждайте ближних, чтобы самим казаться выше их, не осуждайте друг друга, а смотрите в себя и изменяйте себя и свое отношение к ближним*. Слово Божье говорит: «**Не судите, да не судимы будете**» (Мф.7:1), «**И что ты смотришь на сучок в глазе брата твоего, а бревна в твоем глазе не чувствуешь?**» (Мф.7:3). Слово Божье также говорит нам: «**Любовь да будет непритворна; отвращайтесь зла, прилепляйтесь к добру**» (Рим.12:9) и учит нас, чтобы мы не давали места дьяволу (Еф.4:27).

Грань 6. Один молодой человек однажды отправился в другой город к опытному служителю, чтобы узнать больше о жизни. Когда он вернулся к своему учителю, тот спросил его: «Ну и что ты узнал такого, о чем я тебя не учил». Путешественник ответил: «Я постиг, что Бог есть и Он любит меня». Учитель позвал своего ребенка и спросил его о Боге. Тот ответил: «Бог есть и Он любит нас». «Вот видишь, — сказал учитель, — стоило ли ехать в такую даль и терять время, чтобы узнать такие общеизвестные истины, которые знает даже ребенок». На это путешественник ответил: «Ребенок только ***говорит***, а я теперь об этом ***знаю*** лично». Вывод: *никогда не считайте какое-то время, в которое вас учит Господь, напрасным, но старайтесь из всего получить пользу и дорожите временем, чтобы научиться любить*.

Помните, что лучшее время для учебы любви — сегодня; лучшее время для прощения — сегодня; лучшее время для познания истин на своей практике — сегодня; лучшее время для достижения любви — сегодня. Поэтому живите, «**дорожа временем, потому что дни лукавы**» (Еф.5:16); «**достигайте любви**» (1Кор.14:1) и никогда не считайте напрасно потерянным то время, в котором Господь изменял ваши планы, направлял их в другую сторону и учил строить отношения для понимания любви и возрастания в ней. Старайтесь превращать каждый урок жизни в вечные ценности своего характера за счет постижения глубин любви Божьей и изменения себя с Божьей помощью.

Грань 7. Муж и жена отмечали тридцатилетний юбилей со дня свадьбы. На этот юбилей жена испекла булку по особому рецепту, которую она пекла каждое утро (это было семейной традицией) и которой всегда были рады все, в том числе и муж. За праздничным столом она разрезала булку пополам и, как это делалось тридцать лет, подала мужу верхнюю часть. Но потом она остановилась на полпути и подумала: «Нет, сегодня на праздник я хоть раз в жизни съем эту самую вкусную и румяную верхнюю часть булочки сама, ведь я заслужила это, будучи хорошей женой и матерью». Она принимает такое решение, берет верхнюю часть себе, а мужу протягивает нижнюю часть булочки, которую ела сама все эти годы. Муж необыкновенно обрадовался этому и сказал: «Спасибо тебе, моя дорогая, сегодня ты действительно угодила мне. Тридцать лет я не ел свою любимую нижнюю часть булочки, потому что считал, что она как более вкусная по праву принадлежит только тебе». Они обнялись в радости и согласились, что у них еще есть годы, в которых можно радость семейной жизни сделать еще большей, если не только не обижаться друг на друга, но и обо всем говорить друг другу, зная, что тебя всегда поймут.

Вывод: *Говорите все друг другу, познавайте друг друга, будьте искренними друг с другом, не обижайтесь и не обижайте, будьте терпеливыми и давайте друг другу право на ошибку, которую вы всегда будьте готовы простить.* И тогда все у вас будет с любовью. Слово Божье говорит: «**Любовь не ищет своего**...» (1Кор.13:5) и еще: «**Кто хочет быть первым, будь из всех последним и всем слугою**» (Мк.9:35). А также мы читаем в Слове Божьем: «**Будьте братолюбивы друг к другу с нежностью; в почтительности друг друга предупреждайте**» (Рим.12:10).

Можно приводить еще много иллюстраций граней любви, но важно не просто смотреть на разные стороны любви, а являть ее в семейной жизни.

Если это будет, то ваши дети будут учиться на самых лучших и самых действенных примерах. Сыновья будут учиться ответственности в семье и любви к женщине, какую являл отец, а дочери будут учиться быть послушными помощницами и добродетельными женами, какими были их матери. И в таких семьях дети правильно воспримут библейский принцип ответственности и главенства и не будут говорить: «У нас в семье порядок: как папа сказал, так по-маминому и будет». В любящих семьях с библейским порядком будущим матерям не будет скучно, потому что они поняли еще с детства, что хранить домашний очаг — это высшее и самое творческое проявление любви; что растить детей — это самое творческое, самое трудное и самое блаженное занятие в жизни для женщины.

Любовь в браке никогда не потускнеет, если вы будете проникать друг в друга, жить жизнью своего спутника, переживать за свою половину больше, чем за себя; если вы будете стремиться извлекать самое драгоценное друг для друга даже в повседневных делах. Любовь никогда не угаснет, если вы не будете сужать орбиты полноценной жизни до своего «я», но будете постоянно выходить за пределы своих желаний и заботиться о благе своей половины, сливаясь с ней в одно. Любовь всегда будет возрастать, если вы каждый раз будете питать ее добрыми словами, добрыми мыслями, добрыми делами, если вы будете дарить друг другу себя, ободрять друг друга, с любовью смотреть друг на друга, заботиться друг о друге, творить атмосферу духовного развития для всей семьи.

 Итак, чтобы все у вас было с любовью, необходимо любить Бога и жить для своей половины, черпая высшее блаженство в блаженстве ближнего и в радостном служении своей половине, которая вручена вам Самим Творцом. Семья создается не только потому, что двое любят друг друга, но и для того, чтобы любить. «**Все у вас да будет с любовью**». Аминь.

**Являть себя служителем Божьим**

2Кор.6:3-13: «3**Мы никому ни в чем не полагаем претыкания, чтобы не было порицаемо служение,** 4 **но во всем являем себя, как служители Божии, в великом терпении, в бедствиях, в нуждах, в тесных обстоятельствах,** 5 **под ударами, в темницах, в изгнаниях, в трудах, в бдениях, в постах,** 6 **в чистоте, в благоразумии, в великодушии, в благости, в Духе Святом, в нелицемерной любви,** 7 **в слове истины, в силе Божией, с оружием правды в правой и левой руке,** 8 **в чести и бесчестии, при порицаниях и похвалах: нас почитают обманщиками, но мы верны;** 9 **мы неизвестны, но нас узнают; нас почитают умершими, но вот, мы живы; нас наказывают, но мы не умираем;** 10 **нас огорчают, а мы всегда радуемся; мы нищи, но многих обогащаем; мы ничего не имеем, но всем обладаем.** 11 **Уста наши отверсты к вам, Коринфяне, сердце наше расширено.** 12 **Вам не тесно в нас; но в сердцах ваших тесно.** 13 **В равное возмездие, — говорю, как детям, — распространитесь и вы**».

 *Один человек, приехавший из далекой страны, носил в красивой шкатулке какую-то драгоценную вещь и всем говорил: «Если вы пойдете таким путем, как я, вы будете иметь такую же, как у меня драгоценность, которая изменит вашу жизнь». На это окружающие его люди, которые были бедными и искали изменений в жизни, сказали: «Мы не видим в твоей жизни перемен, поэтому и не верим в твою драгоценную вещь, которую ты прячешь от всех своей жизнью»*.

 Слово Божье говорит о сокровищах веры детей Божьих, которые мы носим в наших душах, пребывающих во временных тленных телах, говорит о ценности познания вечных и неизменных истин Господних: «**Но сокровище сие мы носим в глиняных сосудах, чтобы преизбыточная сила была приписываема Богу, а не нам**» (2Кор.4:7). Наша вера и познание истин, которыми Бог освятил наши сердца, являются непревзойденным сокровищем, навечно соединяющим нас с Господом и с блаженным пребыванием в Нем. Это является такой драгоценностью, с которой ничто не сможет сравниться: ни земные богатства, ни временная земная власть, ни людская слава и почет, ни радость временной реализации своих способностей для прославления своего имени, ни земные успехи наших детей, ничто иное. И это действительно так. Имея Господа в себе, мы имеем все. Один из учителей Церкви писал: «*Тебя, Господи, должны мы искать вместо всего иного и кроме Тебя не искать ничего. Ибо кто ищет Тебя, тот все находит в Тебе. В Тебе, Господи, богатство для нуждающихся, сердечная радость для скорбящих, врачевание для израненных, утешение для всех сетующих*».

Почему же тогда многие люди не принимают эти ценности и ходят вдалеке от Христа, несмотря на все наши усилия и свидетельства? Почему же тогда многие христиане живут в ропоте и недовольстве, почему многие так безрадостны и не имеют духовных побед? Почему многие христиане сегодня живут так, как будто Христос умер и не воскрес; а если и воскрес, то как будто Он еще раз не придет за Своими детьми? Почему так мало духовных побед и радости? Конечно же, грех человека совершает свои гнусные действия, отдаляет от Бога, и лукавый вносит страх в души людей, как будто вера в Творца есть неполноценность жизни, как будто она умаляет способности людей и обесценивает их как уникальных личностей. Люди любят жить в грехе и не хотят ничего изменять в своей жизни. Это является одной из причин отдаления людей от Бога. Но есть еще одна причина, преодоление которой очень важно для нас: мы как христиане не всегда являем через свою жизнь истинный свет Христов и истинные богатства веры. Некоторые желают жить в христианстве, не оставляя полностью ценностей мира. Наша реальная жизнь часто свидетельствует не о том, чему мы учим и что декларируем в своей вере; наши поступки часто кричат об обратном и запутывают людей в том, что учение и жизнь расходятся в реальной действительности, а люди более воспринимают реальный пример, чем моральные наставления. Истинным бедствием немощного христианства является то, что оно не показывает в жизни те драгоценные сокровища Божьи, с которыми ничто не может сравниться. Мы сегодня все сильнее цепляемся за земные ценности и забываем величайший приоритет Божий: «**Не собирайте себе сокровищ на земле, где моль и ржа истребляют и где воры подкапывают и крадут, но собирайте себе сокровища на небе, где ни моль, ни ржа не истребляют и где воры не подкапывают и не крадут, ибо где сокровище ваше, там будет и сердце ваше… Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам**» (Мф.6:19-21,33). Верно заметил Василий Великий: «*Люди, сильно предавшиеся житейским попечениям, подобны откормленным птицам: напрасно имея крылья, они не могут оторваться от земли*».

 Только тогда наше христианство побеждающее и созидающее, когда оно облечено в деятельную праведность, если мы искренни и чисты перед Богом, если мы любим Его всем сердцем, и Он является центром нашей жизни, тогда дьяволу нет места в нашем сердце и ему некуда стрелять, чтобы ослабить нас ранами или разрушить веру.

 Апостол Павел в 2Кор.6:3-13 дает принципы победоносной жизни служителей и всех верующих в христианском служении. На судилище Христовом каждый христианин будет нести отчет о том, как его реальная жизнь указывала людям на Христа и как его непоследовательность удаляла неспасенных людей о Господа.

Апостол Павел дает важный принцип на примере своего служения: «3**Мы никому ни в чем не полагаем претыкания, чтобы не было порицаемо служение**». Здесь Павел говорит о том, что реальная жизнь христианина, а тем более служителя, не должна давать ни малейшего повода для людей, которые ищут причин уклонения от веры и следования за Христом. Здесь сказано «никому ни в чем», а это означает, что этот принцип служения касается нашего поведения не только в отношении неверующих, но и верующих, которые, глядя на нерадивых служителей, будут соблазняться в вере и искать для себя легких путей следования за Христом. Ранее Апостол умоляет верующих: «**Мы же, как споспешники, умоляем вас, чтобы благодать Божия не тщетно была принята вами**» (2Кор.6:1).

 Первое, что следует из исследуемого нами текста — это то, что для безупречного служения должна быть полная отдача себя Господу, полное посвящение и полная жертвенность во всех обстоятельствах. Служение Богу — это выбор узкого пути и пути сопротивления и атак от многих людей, часто и от самых близких. Служение Господу — это не поиск человеческой славы, но скорее выбор крестного пути, явление света истины через человеческие поругания над детьми Божьими и через упорное сопротивление тех, ради спасения которых совершается служение. Это не должно обезоруживать служителя и каждого христианина, как это показывает Апостол Павел в реальном своем служении: «4 **Но во всем являем себя, как служители Божии, в великом терпении, в бедствиях, в нуждах, в тесных обстоятельствах,** 5 **под ударами, в темницах, в изгнаниях, в трудах, в бдениях, в постах,** 6 **в чистоте, в благоразумии, в великодушии, в благости, в Духе Святом, в нелицемерной любви,** 7 **в слове истины, в силе Божией, с оружием правды в правой и левой руке,** 8 **в чести и бесчестии, при порицаниях и похвалах: нас почитают обманщиками, но мы верны;** 9 **мы неизвестны, но нас узнают; нас почитают умершими, но вот, мы живы; нас наказывают, но мы не умираем;** 10 **нас огорчают, а мы всегда радуемся; мы нищи, но многих обогащаем; мы ничего не имеем, но всем обладаем**».

 Когда читаешь этот гимн победоносному служению вопреки всем трудностям на жизненном пути, то приходишь в восторг от того, что Бог может совершить через одного верного Ему человека и что может творить живая действенная вера. Павел и любой другой гигант веры никогда не смог бы столько совершить и одержать такие победы в сложных обстоятельствах, если бы действовал своими силами, если бы не имел живой веры в Бога, если бы не давал место действию благодати Божьей. Мы ничего не можем творить победного без Бога и без веры в Него. «**Без Меня не можете делать ничего**», — говорит Господь (Ин.15:5). А это означает, что наши действия по плоти, а не по духу, наши деяния без доверия Богу и без Его главенства в нашей жизни не могут принести плодов, славящих Господа. Слабость христианства и маловерие происходят часто от того, что верующие более надеются на свои силы, чем на Бога; часто поступают по мудрости человеческой, а не по Божьей мудрости и не по истинам Писания; часто действуют по плоти, а не по духу. Одним словом, наша слабость в том, что мы не даем своим неверием или маловерием действовать Богу в нашей жизни во всей полноте. *Мы должны постоянно помнить важную истину: самая большая наша сила без Божьего действия превращается в самую большую немощь, а самая даже маленькая вера и единство с Господом могут совершать великие дела, потому что Бог велик*. Вот Бог ставит нас в какие-то трудные обстоятельства, чтобы научить нас одерживать победы верой. И вместо того, чтобы послать Бога впереди своих действий, вместо того, чтобы в горячей и искренней молитве веры просить у Бога помощи, некоторые начинают поступать по человеческой мудрости, надеясь на свои силы, и терпят поражение. Вопроси Господа, имей постоянное молитвенное общение с Ним; доверься Господу и верь, что все возможно верующему; возьми пост и пребудь в духовном борении; вникни в Писание и найди ответ из глубин Слова Божьего, как верно поступать в подобных обстоятельствах; попроси помощи у братьев и сестер церкви и сделай их соработниками в разрешении проблемы; а познав волю Божью действуй с верой, совершенно не сомневаясь, «**потому что сомневающийся подобен морской волне, ветром поднимаемой и развеваемой. Да не думает такой человек получить что-нибудь от Господа. Человек с двоящимися мыслями не тверд во всех путях своих**» (Иак.1:6-8).

 Сила великих героев веры состояла не только и не столько в их незаурядных способностях, сколько в их искреннем доверии Господу, в их верности Ему во всех обстоятельствах, в молениях и прошениях к Нему, в соединении себя с Господом и исполнении Его воли силой Духа Святого, а не своими плотскими усилиями.

 Смог бы Ной без полного доверия Господу сто лет строить ковчег, чтобы спастись (Евр.11:7)? Смог бы он без глубокой веры переносить насмешки окружающих людей, которые смеялись и ругались над его верой и не обращались к Богу? Сегодня у многих появился бы ропот, если бы Бог заставил ожидать в терпении и доверии Ему хотя бы один-два года. Ной был непоколебим в вере сто лет, и потому был спасен и он, и его семейство.

 Смог бы Авраам без живой веры пойти в незнакомую страну, смог бы он пойти, не зная куда идет, оставив все богатства и весь комфорт жизни и ожидая «**города, имеющего основание, которого художник и строитель Бог**» (Евр.11:10)? Сегодня многие бы сказали: «От добра добра не ищут. Разве есть воля Божья в том, чтобы нас сделать бедными и скитальцами, отняв все земное? Мы как дети Царя можем уже и здесь иметь все от жизни».

 Смог бы Иов без веры в Господа и без Его помощи своими силами победить такие неимоверные страдания, потеряв все, и при этом восклицать: «**А я знаю, Искупитель мой жив, и Он в последний день восставит из праха распадающуюся кожу мою сию, и я во плоти моей узрю Бога**» (Иов.19:25,26)?

 Смог бы Моисей оставить царские египетские чертоги, чтобы страдать со своим народом и вывести его из рабства, если бы не имел веры и призвания на служение от Бога?

Смог бы Илия победить 850 ложных пророков на горе Кармил без живой веры и без вмешательства Господа (3Цар.18:25-40)?

 Смог бы Давид иметь без веры и Божьей помощи победу над Голиафом, смог бы он подняться после тяжких согрешений блуда и убийства без веры в безграничную милость Божью и Его прощение, без сокрушения сердца и покаяния, через которое давалось место действию созидающей и преобразующей силе Божьей? Сегодня многие убегают от самых маленьких «голиафов» и укрываются в земных благах, потому что не имеют живой и действенной веры и не полагаются на Господа и Его силу. Истинная же вера говорит: «**Иные колесницами, иные конями, а мы именем Господа Бога нашего хвалимся: они поколебались и пали, а мы встали и стоим прямо**». (Пс.19:8,9). Когда человек надеется только на свои силы, то он видит трудности и убегает от них. Сегодня Бог Тот же, как и во времена Ноя, Авраама, Моисея, Илии, Апостола Павла и других героев веры. Это — наш Бог. Он никогда не даст Своим детям бесполезную боль или ненужные трудности. Он никогда не станет унижать Своих детей через трудности и разные обстоятельства, но всегда будет через них учить быть побеждающими, учить быть в единстве с Ним и в полном доверии Ему. Не верить такому Богу есть великий грех!

 Мы очень много говорим о делах, об их важности в нашей жизни, и это правильно. Но мы все время должны держать в центре своей жизни веру, потому что «**без веры угодить Богу невозможно**» (Евр.11:6); потому что без веры мы бессильны победить лукавого; потому что без живой веры мы не можем получить и сохранить свое спасение для вечной жизни; потому что без веры у нас в центре жизни не будет стоять Бог. Да, без сомнения, «**вера без дел мертва**» (Иак.2:20); да, **«вера делами достигла совершенства**» (Иак.2:22). Но при этом важно знать, что и дела мертвы в глазах Бога без веры и могут развивать только гордыню, если человек и его дела, а не Бог и Его благодать, на первом месте. Вера — это двигатель жизни, а дела — колеса. Одно без другого не бывает, но вера соединяет нас с единственным вечным двигателем — с Богом, а колес можно приставить много. Важно то, что одно без другого не может иметь успеха. Но еще важнее то, что только такие дела, которые идут от веры в Бога, которые имеют целью прославить Господа, а не возвысить себя, только такие дела, которые совершаются в гармонии с волей Божьей, являют живую веру. О таких реальных делах и о проявлении через них веры Божьей в реальном практическом служении говорит Апостол Павел.

 Вера без знаний не бывает, но она больше интеллектуальных знаний, она проявляется в глубинном знании Бога и Его природы, в познании путей единения с Ним, в реальном воплощении и пополнении этих знаний через практическую жизнь, через преодоление трудностей, через терпение, через любовь, через Божественную премудрость.

 Вера не бывает без высокой нравственности и морали, без определенных законов. Но она больше и выше морали, потому что она соединяет нас с Автором нравственности и всех ценностей, она дает силы от Бога исполнять эти ценности и постигать их глубины. Поэтому служители должны не просто учить нравственным нормам, не только морализировать в своих проповедях по принципу «мы должны», но и указывать пути в Господе, как это сделать, как этого достичь, какой силой преодолевать трудности, указывать прежде всего на Христа, Который все совершил и все исполнил совершенно, указывать на пути подражания Ему. Мы часто говорим человеку в его нужде и духовной слабости: «Это у тебя потому, что ты…». Или говорим: «Тебе надо победить грех…». Это все верно, но чаще всего нуждающийся знает причину своих падений и знает, что надо победить грех, но не знает, ***как*** это сделать. Здесь важно помочь и показать практически, указать на источник силы, понести его бремя, пребыть с ним в постах и молитве, ободрить и поддержать его в борении, помочь в созидательном действии. *Представьте себе учителя музыки, который учит играть на скрипке. Он говорит ученику, что здесь сыграно не так, что надо совсем иначе, что все его проблемы от недостаточной работы с инструментом и т.д. Но самым созидательным действием для ученика будет такое, при котором учитель возьмет инструмент и покажет, как правильно играть тот или иной музыкальный фрагмент во всех деталях.*

Мы часто учим не о той ноте в христианской жизни, вместо того, чтобы своей жизнью правильно сыграть эту ноту и облегчить путь своим ученикам. Но чтобы явить это, надо иметь призвание, иметь полное посвящение делу служения, иметь постоянное единство с Творцом и Источником всего прекрасного, не бояться трудностей и с верой преодолевать их, служа Богу и прославляя только Его.

Именно такой действенной, созидательной, трудной, но славной вере учит Апостол Павел служителей и всех христиан. Он говорит: «4 **Но во всем являем себя, как служители Божии, в великом терпении, в бедствиях, в нуждах, в тесных обстоятельствах,** 5 **под ударами, в темницах, в изгнаниях, в трудах, в бдениях, в постах**». И это означает, что все перенесенные в действенной вере страдания и трудности были не потерей, а великим приобретением и способствовали тому, чтобы быть искренним и верным служителем.

 Апостол говорит: «5 **под ударами, в темницах, в изгнаниях, в трудах, в бдениях, в постах,** 6 **в чистоте, в благоразумии, в великодушии, в благости, в Духе Святом, в нелицемерной любви,** 7 **в слове истины, в силе Божией, с оружием правды в правой и левой руке**». И это означает, что страдания за имя Христа (удары, темницы, изгнания) не лишили силы для труда, для бдений, постов, но помогли получить благоразумие, исполнили великодушием и снисхождением, помогли глубже понять волю Господа и Его природу, совершать служение в чистоте. Апостол подчеркивает, что не своей силой, но силой Духа Святого и под Его водительством совершал он это служение. И это служение направлялось словом истины Божьей и было в единстве с Богом, а потому было в силе Божьей и в истинной и нелицемерной любви, которую мог дать только Господь как Источник этой любви. Человек своими силами так любить не умеет и не может.

 Далее Апостол Павел посвящает нас во многие перипетии и противоречия при христианском служении. Он говорит: «8 **В чести и бесчестии, при порицаниях и похвалах: нас почитают обманщиками, но мы верны;** 9 **мы неизвестны, но нас узнают; нас почитают умершими, но вот, мы живы; нас наказывают, но мы не умираем;** 10 **нас огорчают, а мы всегда радуемся; мы нищи, но многих обогащаем; мы ничего не имеем, но всем обладаем**». А это означает, что жизнь служителя — это жизнь постоянных перемен и испытаний: от чести в глазах одних до бесчестия в глазах других; от верности в глазах одних и до кажущегося обмана в глазах других и оценке этих служителей как возмутителей и самозванцев; от физической жизни на грани смерти до полноты духовной жизни в служении Христу. В служении Павла было столько скорбей, что хватило бы на десятки тысяч нас, современных христиан. И скорби приходили не только от врагов Христа, но и от непонимания людей, отвергающих Евангелие, от непонимания своих братьев, от их зависти. Но он не огорчался, а радовался, потому что знал, в Кого уверовал, и видел не начало, а конец своей судьбы. Павел всегда мог поднять взор к небесам, чтобы увидеть будущность и возрадоваться. Этот служитель не имел никаких земных богатств, он оставил свое высокое положение в глазах людей, он был нищим в смысле обладания земными благами, но он обладал вечными богатствами и теми благами, которые никто отнять не может.

Такой свет действенной веры обогатил и преобразил сердца многих и обратил языческий мир ко Христу и вечной жизни. Что может быть большим богатством, чем служение спасению человеческих душ?!

 Во всем этом служении мы видим генеральную линию на созидание в любых обстоятельствах; видим отсутствие ропота и радость служения; видим побеждающую и действенную веру в реальной и повседневной жизни. видим христианство не как учение, а как образ жизни и высшую ее ценность. Этого ожидает от служителей и от всех христиан наш Господь. Люди сегодня полны ропота и сомнений, тьмы и бесцельности, и наша задача — показать им радость, цель и смысл жизни через веру в Господа.

 В заключение Апостол с искренним и широким сердцем обращается к тем коринфянам, которых он считал своими духовными детьми, и ко всем верующим коринфской церкви: «11 **Уста наши отверсты к вам, Коринфяне, сердце наше расширено.** 12 **Вам не тесно в нас; но в сердцах ваших тесно.** 13 **В равное возмездие, — говорю, как детям, — распространитесь и вы**». Какое созидательное поведение! Нет обиды, которая закрывает дверь любви и дверь действия благодати Божьей. Павел пытается ухватиться хотя бы за что-то в сердцах коринфян, чтобы приблизить их к Богу и созидать в их сердцах образ Христа. Казалось бы, что зацепиться не за что, что такая неблагодарность, такие эгоизм и гордость его учеников закрывают все. Но Павел подражает принципу поведения Христа на кресте, искавшего оправдания даже тем, которые распинали Его и за которых Господь молился: «**Отче! прости им, ибо не знают, что делают**» (Лк.23:34). Вот оно, проявление созидания в любви к тем, которые тебя не любят, которые считают тебя противником! Вот оно, нелицеприятное отношение служителя ко всем людям, независимо от их отношения к нему! Вот она, любовь не только к тем, кто любит нас! Это является важным и трудным для исполнения принципом в служении. Какая искренняя любовь Павла к тем, которых он родил через благовествование! Какая глубина прощения и снисходительности к тем, которые имели узкое сердце, которые не понимали его, которые ранили его своими сомнениями и даже сомневались из-за подстрекательств недоброжелателей и лжехристиан в том, принимать Апостола Павла или нет! Его любовь проявлялась на деле, в реальной жизни, в действии и в отношении к ним и была такой, о которой он их учил: «**Все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит**» (1Кор.13:7). Она была его природой, его сущностью, его характером. Павел как истинный служитель и истинный христианин держался всей жизнью правды, веры, любви, независимо от того, как относились к нему люди, притом верующие, притом те, которые обратились через его проповедь, через его изнурительный труд благовестия и тяжкий труд созидания церкви в одном из самых греховных городов Римской империи — в Коринфе. «11 **Уста наши отверсты к вам, Коринфяне, сердце наше расширено**». Апостол говорит, что он и его сотрудники имеют такое широкое сердце, которое вмещает даже тех, которые не понимают своего богатства в вере, которые неблагодарны и клеветники, которые узостью своего мышления и узостью своего сердца наносили раны своему учителю. Апостол говорит: «У нас хватает любви на всех, недостаток любви не у нас, а у вас, она настолько ограничена, что считает своих духовных благодетелей противниками». И поэтому любящий служитель призывает: «Расширьте свою любовь, перенесите ее не только на себя, а на других, будьте искренними и открытыми с нами, широко откройте мне и нашим делателям свои сердца для вашего же блага!»: «12 **Вам не тесно в нас; но в сердцах ваших тесно.** 13 **В равное возмездие, — говорю, как детям, — распространитесь и вы**». Истинный смысл этого текста звучит примерно так: «О, коринфяне! Я совершенно искренен перед вами, и мое сердце широко открыто для вас, оно такое широкое, что вам не может быть тесно в нем. Тесно в ваших сердцах для нас. Поэтому я призываю вас как детей своих: откройте и вы для меня широко свои сердца и ответьте на мою любовь взаимностью». Апостол Павел своим отношением к коринфянам как бы говорит: «Моя любовь не имеет лицеприятия, мое милосердие и великодушие направлено к вам не потому, что вы святы, а потому, что заблуждаетесь и нуждаетесь в нем».

Это является великим уроком для каждого христианина сегодня, а в особенности для служителя Божьего. Этот урок гласит: люби и созидай во всех обстоятельствах, не смотри на людей и их отношение к тебе, смотри на конечную цель и на средства сохранения их в истине для спасения, смотри не на трудности, а на Христа и на Его благодать, покажи красоту своей веры и удали посредством ее красоты пропасть между детьми Божьими. Нам так важно проявлять в реальной жизни Божью веру для созидания дела Христова, для сохранения себя и вверенных нам душ для вечности, ради чего мы и трудимся.

*Пусть о вере все жизнью поют,*

*Созиданье примером пусть платит,*

*Покажите нам веру свою,*

*А сомнений своих у нас хватит.*

*Пусть лишь истина в жизни царит,*

*А неискренность будет нам пыткой,*

*Пусть открытостью жизнь говорит,*

*Лицемерья хватает с избытком.*

*Пусть в любви проявляется свет,*

*А учить без примера не пробуй,*

*Дайте действием добрый совет,*

*Мир и так переполнен весь злобой.*

*Наученье без жизни — изъян,*

*Умирает оно без примера,*

*Дайте нам доброту самарян,*

*А законников — всюду без меры.*

*Не в словах будет пусть высота*

*Вся мораль без примера — лишь тленье.*

*Покажите нам жизнью Христа,*

*Пусть развеются в ближних сомненья.*

Да благословит нас Господь являть себя во всем «**как служители Божьи**».

 ***Итак, отметим в заключение:***

***Только живая и действующая в нашей реальной жизни Божья вера подключает силу Божьей благодати, которая оживляет души для блаженной жизни с Господом и укрепляет в вере.*** Для того чтобы не было порицаемо служение и наше хождение перед Господом было всегда созидательным и угодным Ему, необходимо:

1. *Полностью посвятить себя Богу*, отдать всего себя в Его руки и под действие Его благодати. Жить и являть себя в своих поступках так, чтобы *не было порицаемо служение*, никому ни в чем не быть соблазном и не давать повода для ищущих повода.

2. Силой веры и силой благодати Христовой, силой Господа, а не действиями по плоти, всегда созидать дело Божье, обновляясь и укрепляясь в вере через принятие и исполнение глубин Слова Божьего, через посты и молитвы, через безропотное преодоление всех скорбей и трудностей, через обновляющуюся радость служения Царю царей, через воплощение истины и искренней любви в своей жизни к тем людям, которых Бог посылает нам.

3. Учить ближних не только словами, не только изложением истинных христианских доктрин, не только преподнесением высоких моральных истин, но повседневной жизнью, своим примером, реальной созидательной помощью людям, практическим воплощением в своей христианской жизни и в служении библейских принципов и доктрин, максимально отражая красоту Христовой благодати и любви к людям.

 Итак, ***в мире сомнений, маловерия и ропота созидательно покажите в жизни веру, правду и любовь для преображения своих сердец и сердец окружающих в образ Христа***. Аминь.

**Победоносная жизнь во Христе**

Флп.3:7-15: «7 **Но что для меня было преимуществом, то ради Христа я почел тщетою.** 8 **Да и все почитаю тщетою ради превосходства познания Христа Иисуса, Господа моего: для Него я от всего отказался, и все почитаю за сор, чтобы приобрести Христа** 9 **и найтись в Нем не со своею праведностью, которая от закона, но с тою, которая через веру во Христа, с праведностью от Бога по вере;** 10 **чтобы познать Его, и силу воскресения Его, и участие в страданиях Его, сообразуясь смерти Его,** 11 **чтобы достигнуть воскресения мертвых.** 12 **Говорю так не потому, чтобы я уже достиг, или усовершился; но стремлюсь, не достигну ли я, как достиг меня Христос Иисус.** 13 **Братия, я не почитаю себя достигшим; а только, забывая заднее и простираясь вперед,** 14 **стремлюсь к цели, к почести вышнего звания Божия во Христе Иисусе.** 15 **Итак, кто из нас совершен, так должен мыслить**».

 Если бы меня попросили сказать одним предложением о том, что говорится в этом Слове Божьем, украшенном золотом истины, жемчугом вдохновения и бриллиантами практической жизни, то я бы сказал так: «*Удовлетворенность — могила духовного развития; гордость и самозначимость — это гроб духовной жизни христианина, а смирение пред величием Господа — это воскресение для победоносной духовной жизни во Христе*». Об этих истинах говорит здесь Апостол Павел на примере своей жизни.

 Говоря впереди о всех тех преимуществах в жизни, которые имел Павел (из избранного народа; с прекрасной родословной, идущей к колену Вениамина; консервативный иудей, верный учению о воскресении, которого держались фарисеи; имеющий авторитет в глазах людей и священников; исполнитель всех до мелочей законов; имеющий прекрасные знания), он переходит к величайшему сравнению с тем, что он имеет сейчас после обращения ко Христу: «7 **Но что для меня было преимуществом, то ради Христа я почел тщетою.** 8 **Да и все почитаю тщетою ради превосходства познания Христа Иисуса, Господа моего: для Него я от всего отказался, и все почитаю за сор, чтобы приобрести Христа** 9 **и найтись в Нем не со своею праведностью, которая от закона, но с тою, которая через веру во Христа, с праведностью от Бога по вере**». Какое великое отречение от всех земных преимуществ! Апостол использует здесь очень сильное слово, которое переведено на русский язык как «*сор*», которое в греческом языке означает буквально «*отбросы, навоз*». Неужели это правда, что такие преимущества можно назвать навозом, что даже закон иудеев можно отнести к этой категории (что иудеи постоянно ставили в вину Павлу)? Разве мало ценности в земной жизни, разве плох закон, разве плохо образование и хорошее положение в глазах людей? Конечно, нет и, конечно же, это — не отбросы сами по себе. Но здесь Апостол Павел говорит о приоритетах, о сравнении, при котором он на другую чашу весов ставит Христа и познание Его как «высшее познание», которое ценилось у язычников и греческих философов. И поэтому он говорит, что ради Христа, ради познания Его и пребывания в Нем все остальное он считает тщетою (утратой, потерей) и все почитает за мусор.

Что же получил ты, святой Павел, в этой жизни, что так отрекаешься от всех бывших преимуществ? Разве не сам ты писал: «**Мы никому ни в чем не полагаем претыкания, чтобы не было порицаемо служение, но во всем являем себя, как служители Божии, в великом терпении, в бедствиях, в нуждах, в тесных обстоятельствах, под ударами, в темницах, в изгнаниях, в трудах, в бдениях, в постах, в чистоте, в благоразумии, в великодушии, в благости, в Духе Святом, в нелицемерной любви, в слове истины, в силе Божией, с оружием правды в правой и левой руке, в чести и бесчестии, при порицаниях и похвалах: нас почитают обманщиками, но мы верны; мы неизвестны, но нас узнают; нас почитают умершими, но вот, мы живы; нас наказывают, но мы не умираем; нас огорчают, а мы всегда радуемся; мы нищи, но многих обогащаем; мы ничего не имеем, но всем обладаем**» (2Кор.6:3-10)? Или вот это признание: «**От Иудеев пять раз дано мне было по сорока ударов без одного; три раза меня били палками, однажды камнями побивали, три раза я терпел кораблекрушение, ночь и день пробыл во глубине морской; много раз был в путешествиях, в опасностях на реках, в опасностях от разбойников, в опасностях от единоплеменников, в опасностях от язычников, в опасностях в городе, в опасностях в пустыне, в опасностях на море, в опасностях между лжебратиями, в труде и в изнурении, часто в бдении, в голоде и жажде, часто в посте, на стуже и в наготе**» (Кор.11:24-27). Вот какая жизнь, которую так ценит Павел! Да и это Послание он пишет из тюремных уз, куда попал за веру. Когда мы читаем это Божье Слово, нам должно быть стыдно за свой ропот при «комфортной вере» и следовании за Богом, когда мы еще смеем говорить: «Как тяжело нам сегодня следовать за Богом».

 Трудно ли было переносить Апостолу Павлу и его сотрудникам тяготы служения? Конечно трудно. Были ли они блаженны? Без сомнения, да. Почему? Потому что во Христе, Который понес за всех страдания и смерть, они (как и мы с вами по милости Божьей и по благодати!) имели все более превосходное: освобождение от грехов, прощение, искупление, оправдание, усыновление, вечное блаженство со Христом, силу для совершения добродетелей, свободу в истине, радость пребывания во свете Божьем, цель и смысл жизни, которая простирается в вечное будущее. По сравнению с этим, все остальное — убыток. Как говорит Иоанн Златоуст, «*при солнечном освещении сидеть за свечой — убыток*». Павел безмерно благодарен Господу за то, что это все было достигнуто не нашими заслугами, но по благодати, по вере, за то, что наша праведность не есть наша, но вмененная нам праведностью Христа. Вот какая совершенная радость есть у всех верующих!

Но чтобы радоваться и пользоваться всем блаженством, надо все время пребывать в Господе, надо отказаться от земных и временных ценностей ради вечных. Чтобы заполнить сосуд драгоценным благоуханием Христовым, нужно вылить все старое, греховное. Это первый критерий, по которому мы можем и должны проверять свою веру. Господь отдал за меня Свою жизнь, отказался от славы неба, пришел на эту землю, перенес неимоверные страдания, смирил Себя до смерти крестной, чтобы я имел вечное блаженство с Ним. От чего отказался я ради Христа? Апостол Павел говорит, что для Христаон **«от всего отказался**». От чего отказался я и каждый из нас? Да, нам легко отказаться от внешних, видимых грехов (не пьем, не курим и т.д.). Мы легко можем что-то оставить, если цена оставления совсем не велика и не сильно колеблет основы нашей жизни. Да, мы можем идти в первых рядах праздничных встреч, с радостью жертвовать на Божье дело некоторые суммы денег, которые не колеблют наш бюджет, но нам тяжелее оставить свою зависть, недовольство, осуждение, свои амбиции и тщеславие, свои планы, которые идут вразрез с Божьими принципами. Мы радуемся общению в единстве, но как только появляются испытания, как только вместо Фавора приступает Гефсимания или Голгофа, как только наступает истинное испытание, где надо проявить верность Господу и положить на алтарь церкви свою жизнь в любви, оставив все то, что очень дорого для нас, мы часто пытаемся отойти в тихое место. Невозможно иметь силу от Господа и добрые плоды, не приняв на свои плечи свой крест и все те трудности, которые открывают вечную радость. Для этого надо смирение под волю Божью.

Давайте послушаем Апостола дальше и откроем для себя те глубины веры, которые он показывает. «10 **чтобы познать Его, и силу воскресения Его, и участие в страданиях Его, сообразуясь смерти Его,** 11 **чтобы достигнуть воскресения мертвых.** 12 **Говорю так не потому, чтобы я уже достиг, или усовершился; но стремлюсь, не достигну ли я, как достиг меня Христос Иисус**». Павел говорит, что мы должны следовать за Христом, но на этом пути следования мы будем проходить разные испытания. И если мы не будем всем сердцем искать ***личных отношений*** с Господом, то мы ничего не поймем и не достигнем. Павел хочет жить так, как жил Христос. Христос страдал, и мы будем страдать; Он отдал Свою жизнь за нас, и мы должны вручить свою жизнь Ему, а если потребуется, и умереть за Него. Познать Христа — это значит очень тесным и самым практическим образом ежедневно жить, как Он, и поступать так, как Он поступал. Это — не теоретические знания, а образ жизни. Сила воскресения познается живой верой, когда мы воскресаем от мертвых дел к благоугодным делам. Участие в Его страданиях познается тогда, когда мы в верности Господу готовы страдать за Него, чтобы хоть немного понять цену нашего искупления. Если мы будем жить благочестивой жизнью, то мы обязательно будем страдать от мира и от своих плотских верующих (2Тим.3:12). Но это не должно нас отвращать от следования за Христом. Как в крещении мы сообразуемся смерти Христа (Рим.6:3), так и в страданиях мы сообразуемся Его смерти. Апостол Павел так говорит об этом: «**Ныне радуюсь в страданиях моих за вас и восполняю недостаток в плоти моей скорбей Христовых за Тело Его, которое есть Церковь**» (Кол.1:24). Христос умер телом, а мы должны, перенося страдания, умереть для греха духом.

 Все глаголы («почитаю», «найтись», «познать», «достигнуть») стоят не в прошедшем времени, что говорит о том, что это надо делать ***не один раз, а постоянно***. Павел говорит, что он на пути к Господу, Который приготовил награды на небесах, он не стоит, он стремится, он бежит. Если стоять на месте, то обязательно упадешь или полностью ослабнешь. Следование за Христом — это не один рывок, это — процесс, это — вся жизнь, посвященная Ему. Апостол не сомневается в своем спасении, но он говорит о том, что не почитает себя достигшим, что он еще не имеет награды, что он еще на пути и на этом пути у него есть ясная цель и направление — стремление к Господу. Такая цель должна быть у нас. Очень важно, чтобы в суете дел мы не потеряли эту цель, которую мы выбираем сознательно. *Однажды пустынники решили испытать опытного старца монаха и его веру. Они пришли к нему в келью и начали говорить: «Ты имеешь зависть, ты не имеешь смирения, ты не любишь в полноте братьев, ты склонен к осуждению» Монах кивал головой и говорил на все это: «Да, прости меня, Господи». Но когда они сказали, что он не имеет цели, куда стремиться, он сказал: «Стоп! Это точно не так. Те грехи у меня иногда бывают по моей немощи и иногда несознательно, но цель жизни я избираю всегда сознательно и направляю свое сердце ко Христу*».

Дорогие братья и сестры! В этой цели и в ее достижении никогда не надо считать себя достигшими. Если великий Апостол только еще стремится, то что говорить о нас? Важное и интересное сравнение приводит Павел, говоря «**не достигну ли я, как достиг меня Христос Иисус**». Как достиг его и нас с вами Христос? Будучи грешниками, мы стремительно убегали от Бога, мы искали своего, мы думали больше всего о себе, в центре нашей жизни было «я». Но Бог не оставлял нас, Он все время бежал за нами, звал нас, умолял нас, ставил в разные обстоятельства, чтобы мы, как блудные сыны, вернулись к Своему Отцу. Он достиг нас и дал нам не половину спасения, не часть вечной жизни, не маленькую долю усыновления и Божьего Духа, но все и во всей полноте. Этой полноты Он ждет и от нас. И когда мы отдаем в Его руки полностью свою жизнь, тогда это будет «как достиг меня Христос Иисус». И когда сегодня мы имеем не Божьи цели, не Божьи мысли и ценности, мы вновь, как блудные сыны, убегаем от Отца и расточаем все те богатства, которые Он дал нам ценою Крови Сына Божьего. Надо очень сильно любить Бога, чтобы постоянно стремиться достигать Его, как Он достиг нас. Надо очень сильно любить братьев и сестер, любить семью детей Божьих, любить свою церковь, чтобы не огорчать Отца Небесного. Если мы, возвратясь к Отцу Небесному в покаянии и крещении, не любим друг друга, то мы опять пытаемся убежать из царства любви в поле мира, чтобы питаться свиными рожками. Мне в последнее время все больше хочется проповедовать так, как, по преданию, проповедовал старец Иоанн: «Дети мои! Любите друг друга! Дети мои! Любите друг друга!». .Больше он ничего не говорил, но больше, братья и сестры, ничего и не надо. Мы часто говорим о высоких материях, о доктринах, о планах и свершениях, но если не будет любви в наших взаимоотношениях, то мы не туда стремимся и не в ту сторону бежим. «Дети мои! Любите друг друга, потому что мы все — дети одного Отца». А для этого часто надо смирять свое «я», смиряться пред величием Божьим и перед братьями и сестрами, за которых умер Господь. Мы имеем образец красоты смирения в жизни Павла. Он не почитал себя достигшим. Раннехристианский подвижник Антоний Великий (251-356) учил: «*Сын мой! Прежде всего не вменяй себе ничего; из этого рождается смирение*».

 Одна из основных проблем сегодняшних христиан — это уныние и ропот, отсутствие истинной радости в Господе, поиск виновных в своих неудачах. *Однажды к брату, который впал в уныние и которому никто не мог помочь, пришел старец и громким голосом сказал: «Беда, брат, большая беда, Бог умер!». Брат встрепенулся и сказал: «Такого не может быть, Бог вечен». На это старец ответил: «Но ты же ведешь себя так, как будто это правда*». Это возымело действие и направило взгляд унывающего на Господа. Слова «стресс», «депрессия» становятся чуть ли не самыми ходовыми в лексиконе душепопечителей. Верующие люди ведут себя так, как будто Бог умер, а последователи Христа и церковь ничего не могут сделать, чтобы изменить происходящее.

 Кто-то остановился в своем духовном развитии и в слепоте не видит своей духовной нищеты, потому что ему так спокойно, и он имеет мир сам в себе, в своем душевном уединенном закутке, а не с Богом. Кто-то сегодня находится в унынии и расстройстве, потому что его разочаровали люди, которыми он был очарован. Кто-то потерпел крах в своих планах, потому что не посчитал издержки прежде духовного строительства планов своей жизни и не рассчитал свои силы. Кто-то не решил свои животрепещущие проблемы создания семьи или других важных планов жизни, потому что сам для себя установил, что именно так должно быть, не прислушиваясь к голосу Бога. Кто-то зашел в лабиринт блужданий духовных и остановился на месте, запутываясь среди двух сосен, потому что искал для себя комфорта, нет, не только земного, но и религиозного, т.е. жизни без проблем, без тревог, без борьбы, без креста и поношений за дело Божье, без потерь, без страданий и без смирения себя в прахе и пепле. Кто-то потерял живую связь с церковью, с братьями и сестрами и жалуется на недостаток любви от них, потому что установил для себя *свое* христианство и заменил заповеди Божьи на свои удобные правила. Все это имеет один источник — надежда на себя и на людей, потеря из вида Спасителя, потеря устремлений на Христа. Это ведет к дальнейшим потерям и духовным слабостям: потеря искреннего доверия Богу, Который видит нас, любит нас и знает, что нам благо, и воля Которого «**благая, угодная и совершенная**» (Рим.12:2). В таком случае теряется многое, если не все самое главное: потеря в силу искренней молитвы; потеря доверия к любящему Отцу Небесному, чадами Которого мы являемся; потеря веры в то, что не за обидевшими нас людьми последнее слово, а за Господом, потеря радости жизни и потеря любви к ближним. Во всех подобных моментах мы терпим духовное поражение, потому что всюду присутствует много нашего «я», отсутствует красота смирения и понимание того, что Бог все держит и устраивает, что «**Господь царствует**!» (1Пар.16:31), что Господь говорит нам: «**Ибо только Я знаю намерения, какие имею о вас, говорит Господь, намерения во благо, а не на зло, чтобы дать вам будущность и надежду**» (Иер.29:11), что Господь во всех этих случаях говорит нам: «**От Меня это было**». Многие христиане сегодня, к сожалению, читают и живут только первой частью стиха из Пс.41:12 и не обращаясь к созидательной и жизнеутверждающей второй части: «**Что унываешь ты, душа моя, и что смущаешься? Уповай на Бога, ибо я буду еще славить Его, Спасителя моего и Бога моего**».

 Посмотрите на Апостола Павла и, самое главное, на действие Бога в его жизни. Казалось бы, что Павел потерял все: прекрасную карьеру и религиозное положение члена Синедриона, уважение со стороны почтенных людей, принадлежность к ортодоксальному учению, насчитывающему тысячи лет, от него отказались бывшие друзья, его начали преследовать бывшие соотечественники, родственники лишили его наследства, он порвал с иудаизмом как надеждой на спасение. Все его жизненные планы рухнули, потому что Бог не занимал в них первое место. В этой ситуации он должен был бы впасть в отчаяние и пессимизм, в депрессию. Но так не случилось только по одной важной причине: Павел все же боялся Бога и смирялся пред Его величием. Он не говорил на дороге в Дамаск при встрече с Господом: «Это не входит в мои планы», но в смирении и трепете говорит: «**Господи! что повелишь мне делать?**» (Деян.9:6). И это смирение под волю Божью какой произвело величайший плод! Из гонителя Церкви Савл превращается в великого Апостола язычников, в первого благовестника Евангелия, в основателя церквей из язычников по всей земле, в автора 14 книг Нового Завета из 27, в истинного раба Божьего, который все потерял, но нашел несравненно больше в одном Христе. Что привело к такому успеху? Смирение под волю Божью. «**Бог гордым противится, а смиренным дает благодать**» (1Пет.5:5). Мы все знаем это Слово Божье. Но одно дело знать интеллектуально, разумом, а второе — знание через исполнение в жизни, то знание, которое записывается не на бумаге, не на каменном упорстве, а на смиренных, «**плотяных скрижалях сердца**» (2Кор.3:3). Апостол Павел не мог изменить обстоятельств и планов Божьих, но он изменил отношение к Господу, Бог открыл ему, что он в своей самоправедности и учености не всегда верно понимал Его Писания, что не всегда искал раньше волю Божью и был неумеренным ревнителем отеческих преданий.

 Сегодня Бог Тот же, что и во времена Павла. Сегодня Он может из каждого из нас сделать Свои шедевры, если только мы не будем упорными, если не будем считать себя достигшими, если смиримся под волю Божью, чтобы увидеть, что все, что допускает Господь, служит нам во благо. Ты осталась незамужней — это не значит, что ты хуже или менее ценна в глазах Господа, может наоборот. Может Бог избрал тебя для славного служения небесам, а ты рвешься к земному и тоскуешь по утерянным временным благам. Слово Божье не говорит о преимуществе замужних перед незамужними с точки зрения вечных ценностей, но оно говорит: «**Незамужняя заботится о Господнем, как угодить Господу, чтобы быть святою и телом и духом; а замужняя заботится о мирском, как угодить мужу**» (1Кор.7:34). Используй это преимущество, собирай сокровища для небес, служи Господу, радуйся тому, что ты имеешь столько благ, молись, и Бог усмотрит для тебя все самое лучшее.

 Ты оказался обойденным вниманием, тебя не оценили, тебя временно поставили в стороне, тебя останавливают и дают советы, которые тебе не по сердцу. Смирись, не рвись в бой со своими, дай место Богу, не злословь на своих братьев и сестер, не завидуй. Может, Бог тебя поставил в такие обстоятельства, чтобы научить доверять Ему, чтобы ты не превозносился, чтобы ты не смотрел на всех людей свысока, но научился любить и ценить каждого и был готов понести бремена ближних. Бог учит тебя не говорить даже в мыслях: «Благодарю тебя, Боже, что я не такой, как эти мои братья и сестры». В свое время Бог призрит и на тебя и выведет, как свет, правду твою, но для этого твое сердце должно выполнить Его условие: «**А вот на кого Я призрю: на смиренного и сокрушенного духом и на трепещущего пред словом Моим**» (Ис.66:2). Пустынник Авва Иосиф дает чудный совет во взаимоотношениях: «*Если хочешь обрести покой в этом и в Будущем Веке, то при всяком случае говори себе: «Кто я такой?» и не осуждай никого*».

 Смиряясь перед Богом и перед тем, в какие обстоятельства Он нас ставит, мы всегда можем выходить духовно победившими и обогащенными вечными ценностями в любых условиях. Для этого надо вопрошать у Него от чистого сердца: «Господи! Что повелишь мне делать и чему хочешь меня научить?», слушать духовным слухом нежный ответ или действенное молчание Господа и устремлять свои цели к небесному. В таком только случае, мы можем сказать вместе с Давидом: «**Благо мне, что я пострадал, дабы научиться уставам Твоим**» (Пс.118:71).

 Никто не сможет лишить нас радости пребывания в Господе, если мы будем постоянно направлять свои устремления и цели на Божью славу, отказываясь от славы человеческой. Это то, о чем Господь говорит фарисеям: «**Как вы можете веровать, когда друг от друга принимаете славу, а славы, которая от Единого Бога, не ищете?**» (Ин.5:44). Дорогие братья и сестры! Если мы заполним свои мысли Божьей славой, свои слова тем, что доставляет радость Господу и благодать слушающим, свое сердце — нелицемерной любовью друг к другу, свою зависть — радостью за успех брата, свои осуждения — поиском оправдания, а свои действия реальными делами любви к ближним и помощью братьям и сестрам, то дьявол никогда не будет иметь ни малейшей бреши, чтобы занять в нас хоть какое-то место. Для достижения такого христианства как образа жизни нужно направить все силы. Тогда мы будем иметь мир с Богом и истинную радость, которая не зависит от обстоятельств. Это то, о чем Апостол Павел писал из уз: «**Радуйтесь всегда в Господе; и еще говорю: радуйтесь**» (Флп.4:4).

 О, какое это не сравнимое ни с чем сокровище — быть в мире с Богом и друг с другом, иметь чистое сердце; дарить и встречать добрые и радостные взгляды братьев и сестер; радоваться успеху брата и плакать с ним в неудачах; прощать и быть прощенным; не обижаться и не обижать! У нас могут отнять все, кроме этих сокровищ, которых никто у нас отнять не может, если мы сами не променяем их на мертвый блеск и отрепье этого умирающего греховного мира.

 Доступ к этому сокровищу благодати и силы Божьей имеет каждый. Неверующий может приобрести это покаянием и обращением к Господу, исполнив повеление Божье для всех людей: «**Итак, оставляя времена неведения, Бог ныне повелевает людям всем повсюду покаяться**». (Деян.17:30). Сбившийся с пути веры, правды и любви и уставший в борении может с верой обратить свой взор на источник силы и обновиться в вере. Верующий может умножить свои духовные богатства, приложив сердце к единственному сокровищу, вкладывая все силы в вечность и собирая сокровища на небе.

Апостол Павел говорит: «13 **Братия, я не почитаю себя достигшим; а только, забывая заднее и простираясь вперед,** 14 **стремлюсь к цели, к почести вышнего звания Божия во Христе Иисусе**». Здесь Апостол на примере бегуна показывает, что думать надо не о том, сколько и как уже пробежал, а о том, сколько осталось и как пробежать всю оставшуюся дистанцию, чтобы не упасть и получить награду. Касательно нас это означает, чтобы мы не думали и не считали, сколько добрых дел мы совершили когда-то, какими мы были когда-то ревностными, как когда-то радостно и безропотно бежали, как когда-то любили друг друга, как когда-то искренне общались и доверяли друг другу. Это нужно забывать и смотреть вперед, бежать и так стремиться ко Христу, чтобы, подобно бегунам, простирать все тело, все мышцы, напрягая все усилия, простирать руки вперед. *Бог примет нас не с тем сердцем, которое мы имели когда-то, а с тем, с которым встретимся с Ним*. Это значит, что в конце пути, на финише наши деяния должны быть с еще большим напряжением, с большей ревностью и усилием, наше христианство должно быть более ревностно, а наши сердца должны быть более чистыми, чем раньше. Бежать нужно к Тому, Кто дает награду. Для того, чтобы добежать, нужно отбросить все лишнее: гордость, тщеславие, зависть, злословие, неблагодарность, осуждение, лень и все другие грехи, которые ведут к падению и ослабеванию. А что же взять с собой? Прежде всего любовь как пропуск в Царство Божье, потому что если «**любви не имею, то я — медь звенящая или кимвал звучащий**» (1Кор.13:1); потому что в Царство вечной любви Божьей нельзя войти без любви в сердце. Нужно взять веру в совершенство любящего Господа, чтобы в полном доверии иметь общение и единство с Ним и получать силу и вдохновение в пути. А еще надо взять смирение, как мышцы для крыльев, чтобы всегда быть живыми для Господа и лететь к Нему в любых обстоятельствах.

 «14 **Итак, кто из нас совершен, так должен мыслить**». Этим заключительным словом всего научения Апостол подчеркивает, что совершенство и состоит в том, что мы постоянно понимаем свое несовершенство, не считаем себя достигшими и стремимся вперед ко Христу. Пусть каждый проверит свое сердце, чтобы оно было чистым. Не будем забывать судить самих себя, чтобы не быть осужденными с миром, но будем молиться молитвой Давида: «**Испытай меня, Боже, и узнай сердце мое; испытай меня и узнай помышления мои; и зри, не на опасном ли я пути, и направь меня на путь вечный**» (Пс.138:23,24). Аминь.

 Итак, отметим в ***заключение***:

***Сила победоносной духовной жизни — в смирении и умалении своей значимости и в устремлении на небесную встречу со Христом***. Для достижения этой цели необходимо:

1. Не стоять на месте, не считать себя достигшим, но постоянно совершать отказ от всего, что не служит вечности и не славит Бога, распиная себя для мира, украшая свою жизнь вечными ценностями в делах любви, милосердия, прощения для преображения своего сердца в соответствие званию Божьего дитя.
2. Не только знать о красоте смирения, но и постоянно жить смирением себя под величие и силу Божьих истин в любви к людям, получая через это благодать от Господа, мир в сердце и духовную силу. Все это надо делать, потому что Господь ради нас смирил Себя, чтобы мы имели эту царицу добродетелей и всегда благодарили Господа за дар спасения и благодати.
3. Постоянно направлять свои устремления и цели на Божью славу, отказываясь от славы человеческой и от всего того, что более всего привязывает нас к земному. Смотреть на Бога, а не на людей, любя при этом и Бога, и людей.

Итак, ***смиряйся пред совершенством Господа, чтобы без сожаления оставлять и забывать земное и устремляться к почести звания чада Божьего***. Аминь.

**Знаю, в Кого уверовал**

2Тим.1:7-14: «7 **Ибо дал нам Бог духа не боязни, но силы и любви и целомудрия.** 8**Итак, не стыдись свидетельства Господа нашего Иисуса Христа, ни меня, узника Его; но страдай с благовестием Христовым силою Бога,** 9 **спасшего нас и призвавшего званием святым, не по делам нашим, но по Своему изволению и благодати, данной нам во Христе Иисусе прежде вековых времен,** 10 **открывшейся же ныне явлением Спасителя нашего Иисуса Христа, разрушившего смерть и явившего жизнь и нетление через благовестие,**11 **для которого я поставлен проповедником и Апостолом и учителем язычников.**12 **По сей причине я и страдаю так; но не стыжусь. Ибо я знаю, в Кого уверовал, и уверен, что Он силен сохранить залог мой на оный день.**13 **Держись образца здравого учения, которое ты слышал от меня, с верою и любовью во Христе Иисусе.** 14 **Храни добрый залог Духом Святым, живущим в нас**».

 Это послание Апостол Павел пишет из тюрьмы. Это было его второе заключение в Риме. Если во время первого римского заключения (ок.62-64 гг.), когда Нерон еще не начал гонения на христиан, Павел находился только под домашним арестом и мог в какой-то мере исполнять служение, то при втором заключении (спустя 5-6 лет, в 66-67 гг.) уже начались жестокие гонения христиан (64 г) и Павел находится в холодной камере и в цепях. У Павла была тяжелая ситуация. При гонениях императора Нерона Павел второй раз находился в римском заключении, из которого, как он понимал, ему, скорее всего, не выйти живым:

2Тим.4:6: «**Ибо я уже становлюсь жертвою, и время моего отшествия настало**». Большинство последователей оставили Павла из-за страха преследования римскими властями, из-за соображений личной безопасности: «**Ты знаешь, что все Асийские оставили меня; в числе их Фигелл и Ермоген**» (2Тим.1:15). Когда у человека успех и слава, то все находятся с ним и желают быть соучастниками успехов. Но когда наступают трудности, тогда проявляется истинная верность Богу, верность братьям и сестрам. Верность познается в великой беде.

 О чем можно говорить в обстоятельствах, в которых оказался Апостол Павел? Павел, который сейчас более всего нуждался в утешении и поддержке, желает ободрить своего духовного сына Тимофея и оградить его от неуверенности в связи с тяжкими обстоятельствами. Он призывает смотреть не на трудности, а на Бога, в руках Которого находятся все обстоятельства и Который знает, как довести Своих детей до конечной цели —до Царства Божьего, чтобы вручить верным награды в День Христов, чтобы забрать их к Себе. Павел, который нуждается в ободрении больше всех, ободряет и укрепляет Тимофея. Он, по сути, говорит ему: «Если даже будет большое отступление, ты будь верен Господу, потому что Бог верен всегда и исполнит Свои обетования». Он доносит Тимофею самые важные истины: «**Итак заклинаю тебя пред Богом и Господом нашим Иисусом Христом, Который будет судить живых и мертвых в явление Его и Царствие Его: проповедуй слово, настой во время и не во время, обличай, запрещай, увещевай со всяким долготерпением и назиданием. Ибо будет время, когда здравого учения принимать не будут, но по своим прихотям будут избирать себе учителей, которые льстили бы слуху; и от истины отвратят слух и обратятся к басням. Но ты будь бдителен во всем, переноси скорби, совершай дело благовестника, исполняй служение твое**».

Павел говорит, что при всех обстоятельствах не надо терять самообладания, силы веры, любви к братьям, не надо останавливать благовестие, не надо отходить от истины. Павел призывает ничего не бояться и еще более ревностно нести служение. Верно сказано, что в кромешной тьме наиболее ценен и более заметен свет. Поэтому надо не останавливаться в трудностях, но светить еще сильнее, страдать «**с благовестием Христовым силою Бога**». Некоторые могут спросить: «А что если не получится, если не будет видно плодов?». *Так спросил у одного мудрого старца его ученик: «Что мне делать, если я пытаюсь проявлять и любовь, и терпение, и прощение, и являть истину, но нет плодов?» Учитель ответил: «Увеличь мощность, потому что эти добродетели не имеют границ, они всегда побеждают*». Апостол как бы призывает Тимофея в страхе и тьме более полно довериться Господу, исполнять Его волю, трудиться для Его славы, усилить самообладание, увеличить мощность благовестия и любви и укрепить тем самым веру.

 Страх, малодушие, робость, неуверенность исходят не от Бога, потому что Бог дал всякому верующему все необходимое для преодоления всех угроз жизни, в том числе и в случае самых страшных испытаний. «7 **Ибо дал нам Бог духа не боязни, но силы и любви и целомудрия**». Бог дал нам совсем иные качества и силу по сравнению со страхом, которым лукавый пытается парализовать верующих в служении и внести в нашу жизнь отступление от истины в моменты тяжких испытаний, уход в безопасные позиции, внести такую неуверенность, которая подрывает веру во всемогущего Господа. Господь обещает, что Он всегда с нами во всех обстоятельствах, Он с нами «**во все дни до скончания века**» (Мф.28:20). Господь говорит Своим последователям: «**Когда же будут предавать вас, не заботьтесь, как или что сказать; ибо в тот час дано будет вам, что сказать, ибо не вы будете говорить, но Дух Отца вашего будет говорить в вас. Предаст же брат брата на смерть, и отец — сына; и восстанут дети на родителей, и умертвят их; и будете ненавидимы всеми за имя Мое; претерпевший же до конца спасется**» (Мф.10:19-22). Эту же мысль Господь повторяет, когда говорит о будущем времени скорби в Мф.24:9-13: «**Тогда будут предавать вас на мучения и убивать вас; и вы будете ненавидимы всеми народами за имя Мое; и тогда соблазнятся многие, и друг друга будут предавать, и возненавидят друг друга; и многие лжепророки восстанут, и прельстят многих; и, по причине умножения беззакония, во многих охладеет любовь; претерпевший же до конца спасется**».

 Если христианин ведет благочестивую жизнь, трудится, если любит Господа и если Бог у него на первом месте, то тогда непременно будут трудности, потому что греховный мир будет препятствовать этому всеми силами. «**По сей причине я и страдаю»,** — говорит Апостол. Апостол призывает Тимофея: «Не бойся, не стыдись, не робей, потому что Бог для нас сделал непостижимое Своей благодатью и открыл источники побед и силы для нас»: «8**Итак, не стыдись свидетельства Господа нашего Иисуса Христа, ни меня, узника Его; но страдай с благовестием Христовым силою Бога,** 9 **спасшего нас и призвавшего званием святым, не по делам нашим, но по Своему изволению и благодати, данной нам во Христе Иисусе прежде вековых времен,** 10 **открывшейся же ныне явлением Спасителя нашего Иисуса Христа, разрушившего смерть и явившего жизнь и нетление через благовестие,**11 **для которого я поставлен проповедником и Апостолом и учителем язычников**».

 Где взять эти силы и к какому прильнуть источнику? Источник нашей силы — в Господе. «**Ибо я знаю, в Кого уверовал, и уверен, что Он силен сохранить залог мой на оный день**». Важно в Кого мы уверовали и на Кого надеемся, важно, какой наш Бог. *Однажды на одном из евангелизационных служений ко мне подошел растерянный молодой человек с поникшим взглядом и сказал: «Вот я служил снайпером в Афганистане и убил более двадцати человек. А теперь я не могу спать. Эти убитые люди все время снятся мне и я вижу их через мой прицел. Может ли ваш Бог простить меня?». Я сказал ему, что наш Господь прощает всех, кто поверит в Него, Он не может простить только неверие, потому что без веры и без согласия человека Господь не спасает этого человека. Вы должны покаяться и отдать в доверии свое сердце со всеми проблемами Тому, Кто единственно только и может вам помочь, потому что и за Вас Он уплатил самую высокую цену, умирая на кресте.*

 Важнее всего то, в Кого мы уверовали, и Кто наш Господь. Важно, чтобы мы не приземляли Господа и не сводили Его только к образу земного человека, который ограничен в возможностях. Важно то, какими глазами мы смотрим на жизнь. Известная писательница Корри Тен Бум говорила: «*Смотришь вокруг — получишь стресс, смотришь на себя — будешь в депрессии, смотришь на Иисуса — обретешь покой*». Когда мы взираем на Бога, тогда нам меньше мешает в жизни наше «я». Важно в Кого мы уверовали. Мы имеем такого Бога, Который Своим словом сотворил всю Вселенную, все видимое и невидимое, Который держит все в Своей руке, Который сотворил человека по образу Своему для любви и вечности. Мы читаем у пророка Исаии: «**Разве ты не знаешь? разве ты не слышал, что вечный Господь Бог, сотворивший концы земли, не утомляется и не изнемогает? разум Его неисследим. Он дает утомленному силу, и изнемогшему дарует крепость. Утомляются и юноши и ослабевают, и молодые люди падают, а надеющиеся на Господа обновятся в силе: поднимут крылья, как орлы, потекут — и не устанут, пойдут — и не утомятся**» (Ис.40:28-31). Бог говорит через пророка Иеремию: «**Вот, Я Господь, Бог всякой плоти; есть ли что невозможное для Меня?»** (Иер.32:27). Грешному и немощному человеку важно сосредоточиться не на своих возможностях, не на своих способностях и даже не на своих грехах, а важно иметь в центре жизни бесконечную любовь и благость Божью, Его совершенство и Его благоволение ко всякому человеку, ищущему Его. Как бы ни были велики наши духовные болезни, наш Господь-Целитель больше; как бы ни были сильны житейские бури, но всегда больше Тот, Кто управляет ими; как бы не были велики грехи человека, но любовь Божья, Его милосердие и желание простить грехи всегда сильнее, что подтверждается фактом отдачи на крест Богом Своего единородного Сына ради нас, грешных, слабых и запутавшихся в жизни людей. «*Ни небо, ни море, ни земля, ни сотворение всего сущего из ничего не служит столь великим доказательством человеколюбия Божия, как крест*», — писал Иоанн Златоуст. Господь внес самый великий залог за каждого из нас: добровольно отдал Себя на страдания и смерть ради нашего спасения. Всякая любовь человеческая имеет предел, только любовь Бога к людям не имеет предела. Один из старцев так восторженно отзывался о залоге Божьем ради нас и о Его любви: «*Но что Ты видел во мне достойного, что пришел в этот мир, чтобы взыскать меня? Ищут пастыри овец заблудших, но ради своей пользы, ищут люди потерянное добро, но ради корысти, уходят люди в чужие страны, но ради корысти; выкупают цари пленников, но за серебро и золото, через посланников своих и, по большей части, ради себя. Но Ты что нашел во мне, Владыко мой? Какую пользу, какую корысть и какое добро, когда пришел взыскать меня, и пришел Сам, Царь неба и земли, не через посланников, Сам Господь пришел взыскать раба Своего и искупить – искупить не серебром и золотом, но честною Своею Кровию – меня, не имеющего ничего, кроме растления, немощи, греховности, непослушания и вражды к Тебе! ... Посетил меня человеколюбием Твоим, Господи мой, искал меня без корысти, Пастырь мой; возлюбил меня без Твоей пользы. Боже мой! Ибо это и есть истинная любовь – любить без всякой своей пользы и делать добро без надежды на воздаяние*»». Бог отдал Свою жизнь за нас, уплатил ценою Своей Крови и ***внес такой залог***, такую цену, такой вклад, такой задаток, такой выкуп, дороже которого нет ничего во Вселенной. Он дал нам Свой залог, дал нам Божественную природу, наделив Духом Святым, о чем говорится в Еф.1:13,14: «**В Нем и вы, услышав слово истины, благовествование вашего спасения, и уверовав в Него, запечатлены обетованным Святым Духом, Который есть залог наследия нашего, для искупления удела Его, в похвалу славы Его**». Бог желает привести нас в вечность и для этого дал нам залог Духа: «**Ибо мы, находясь в этой хижине, воздыхаем под бременем, потому что не хотим совлечься, но облечься, чтобы смертное поглощено было жизнью. На сие самое и создал нас Бог и дал нам залог Духа**» (2Кор.5:4,5). Любовь измеряется тем, что мы отдаем, а Господь отдал Себя ради нас на крест. И это все Бог сделал ради нашего блага. Что надо сделать нам, чтобы получить все небесные блага и все то, что наполняет жизнь смыслом на этой земле? Нам надо принять верой эти блага и, обратившись к всемогущему Богу, ***отдать всю свою жизнь Ему***, потому что только Он может сохранить жизнь любого человека для блаженной вечности с Ним. Это будет тот залог с нашей стороны, который сохранит Господь. Павел говорит: «**Залог мой**». Греческое слово, переведенное на русский язык как «*залог*», означает «*вклад*», «*ценности, вручаемые на хранение*», а также «*задаток*». Очень важно, какой залог и кому мы вручаем в своей земной жизни. Мы всегда являемся чьими-то рабами и кому-то служим и что-то отдаем: служим себе и являемся рабами себя, т.е. рабами рабов; отдаем себя в руки человеков и являемся рабами человеков; отдаем себя и то, что имеем, Богу и получаем самую радостную зависимость от Бога. Известный английский проповедник Чарльз Сперджен отвечает надеющимся на себя людям, которые считают себя свободными без Бога, указывая на великий обман самоуверенности: «*Если ты зависишь от человека, а не от Бога, то ты становишься рабом раба*». Важно отдать себя в руки любящего Бога, внеся свой самый важный залог для вечности. Мы читаем в Слове Божьем важную истину о том, что всегда зависим от того, кому себя отдаем: «**Неужели вы не знаете, что, кому вы отдаете себя в рабы для послушания, того вы и рабы, кому повинуетесь, или рабы греха к смерти, или послушания к праведности?**» (Рим.6:16). Апостол Павел указывает на великий выкуп нас из рабства греха и призывает: «**Вы куплены дорогою ценою; не делайтесь рабами человеков**» (1Кор.7:23). Важно, где наш залог, кому он вручен, кому вручена наша жизнь. Жизнь Павла на земле полностью принадлежала Господу. Опираясь на истины Слова Божьего, на верность и доверие Господу, Павел построил нерушимые отношения с Богом, жил всецело Господом, Он всегда был у него на первом месте. И когда Павел переменил образ жизни, переменил ценности и начал относиться ко Христу как к Господу своей жизни, когда он дал свой залог Богу, тогда Господь раскрыл всю глубину творческих сил Павла, раскрыл его возможности и дарования и поставил Апостолом и проповедником благодати Божьей для всего мира. Павел прекрасно понимал глубокую истину, которую миссионер Х. Тейлор облек позже в такие слова: «*Христос либо Господин всего, либо вовсе не Господь*».

 Залог всякого верующего должен состоять в том, что мы отдаем свое сердце, свою судьбу и свое будущее в руки Господа, мы вручаем себя под Его зависимость. Нам важно внести свой залог: отдать свое сердце Господу. Если мы отдаем себя Ему, то Он всегда сохранит этот залог и прославит нас в вечности. Нам важно отдать свое сердце Господу и подражать Христу своей жизнью. Это то, о чем написано в Пр.23:26: «**Сын мой! отдай сердце твое мне, и глаза твои да наблюдают пути мои**». Это то, о чем учил наш Господь: «**Сберегший душу свою потеряет ее; а потерявший душу свою ради Меня сбережет ее**» (Мф.10:39).

 Нам тяжелее всего отдать себя Господу, нам часто хочется самим быть хозяевами своей судьбы, на которую мы никак не можем повлиять положительно без Бога и которую сами не сможем сохранить для вечности. «*Победа над собой — самая трудная победа из всех побед по причине силы врага, ведь я сам и есть свой враг. И борьба эта самая длительная и оканчивается она только с окончанием жизни*», — писал Иоанн Крестьянкин. Я делаю верный залог и побеждаю свой эгоизм, когда полностью капитулирую перед совершенным Богом и вручаю Ему свою жизнь, зная и веря, что в отличие от меня и любого другого человека, Бог не делает ошибок. Это я делаю тогда, когда смиряю свое «я», когда моя персона не ставится на первое место, а на первое место ставится Господь и служение Его планам. Как говорил О. Уайльд, «*надо быть собой, прочие роли уже заняты*». Очень ярко о бесплодных усилиях людей, которые больны своим величием, говорил Силуан Афонский: «*Гордого если и силою посадить в рай, он и там не найдет покоя, и будет недоволен и скажет: "Почему я не на первом месте?" А смиренная душа исполнена любви и не ищет первенства, но всем желает добра и всем бывает довольна».*

 Чтобы нам одержать победу над собой, надо умалить себя, смириться пред величием Божьим и вручить себя Богу. Отдать сердце, отдать себя на служение, ввериться Господу и Его истинам — это наш залог, который непременно Бог сохранит и который сработает в вечности на всю мощность. Все в этом мире может прогореть, разрушиться. Банки могут обанкротиться, деньги — обесцениться, материальные ценности — сгореть, сгнить, заржаветь, разрушиться или могут быть отняты другими людьми, человеческая слава может быть изменена на позор и осуждение в ходе истории. Все наши усилия и пустые цели без Бога приведут к великому разочарованию и к полному духовному банкротству в конце жизни. Вечны лишь те добродетели, которыми мы служим в любви и истине Богу и людям. Вечно лишь то, что мы собираем для небес, то, что мы в земной жизни отдаем под управление Господу. Если сказать еще более ясно, то важно не сколько мы даем, а чем жертвуем ради славы Божьей. В этом наш залог, в этом наша сила и уверенность в будущем, которая зиждется не на наших способностях, а на всемогущем Боге, Который силен сохранить этот залог для вечной славы. Наш Господь призывает всех вкладывать не в земное, а в вечное, чтобы иметь участие в блаженном будущем:

Мф.6:19-21: «**Не собирайте себе сокровищ на земле, где моль и ржа истребляют и где воры подкапывают и крадут, но собирайте себе сокровища на небе, где ни моль, ни ржа не истребляют и где воры не подкапывают и не крадут, ибо где сокровище ваше, там будет и сердце ваше**». Где наш залог — там и наше сердце. Если мы все свои силы отдаем на накопление материальных богатств, то и все наше сердце будет в этом, оно будет привязано к земному, будет удаляться от Бога и при этом будет возрастать в ложной независимости и в реальном эгоизме. Сегодня возгордившийся человек говорит, что он свободен, что он не хочет никому быть рабом. Некоторые люди временно процветают и ложно думают, что они свободны и не зависят от денег. Христианский писатель Клайв Льюис говорил: «*Процветание привязывает человека к миру. Он чувствует, что «нашел в нем свое место», тогда как на самом деле этот мир находит в нем свое место*». Современный христианский служитель в США Джон Пайпер верно заметил: «*Свобода — это когда человек выбирает делать то, о чем он не будет жалеть в вечности*». Дорогие братья и сестры, будем помнить, что в Божьих истинах нет места теории относительности.

 Апостол Павел прекрасно знает из своего жизненного опыта, что когда он опирался на закон, а не на Бога, когда он уповал на человеческие предания, был их рабом и не основывался на истинах Божьего Слова, то он гнал Церковь. Под лозунгом борьбы за истину он стал противником Божьей истины, под желанием иметь известность в глазах людей попал в рабство законничества и гнал Господа; под желанием быть святым стал гонителем святых. Он пишет в Гал.1:13,14: «**Вы слышали о моем прежнем образе жизни в Иудействе, что я жестоко гнал Церковь Божию, и опустошал ее, и преуспевал в Иудействе более многих сверстников в роде моем, будучи неумеренным ревнителем отеческих моих преданий**». Только Господь по Своей милости освобождает его из этого греховного рабства и поставляет на служение Господу, которое ведет к вечности через трудности. Павел говорит: «12 **По сей причине я и страдаю так; но не стыжусь**». Он не стыдится, он не боится и имеет радость в самых тяжелых условиях. Он в узах более свободен в духе, чем все те, кто содержит его в цепях. И все это потому, что он знает «**в Кого уверовал, и уверен, что Он силен сохранить залог**» его на День Христов, сохранить для вечности и явить там полноту блаженства и радости. И потому для Павла и для Тимофея тогда и для каждого из нас сегодня важно хранить этот залог Божьей силой, стоять в истине, держаться образца здравого учения: «13 **Держись образца здравого учения, которое ты слышал от меня, с верою и любовью во Христе Иисусе.** 14 **Храни добрый залог Духом Святым, живущим в нас**».

 В сегодняшнем бурном и изобилующем страхами мире христиане должны твердо держаться важной истины: ***если у нас Бог на первом месте, то все остальное будет на своем***. Мы должны знать и твердо верить, что последнее слово останется за Господом, а если люди не верят и не живут этим, то можно быть парализованным страхом от происходящих событий и сойти с ума от несправедливостей этого мира. Важно иметь верный залог и хранить «**добрый залог Духом Святым, живущим в нас**».

 Господь обещает Своим верным детям, что не оставит и не покинет их, что и волос с их головы не упадет без Его допущения, что Он не пошлет искушения сверх сил, что сохранит и доведет Своих детей до цели, а мы должны преодолевать все трудности «**силою Возлюбившего нас»**. Надежда не на свои силы, а упование на Бога и уверенность в Боге, в Его любви к нам и всемогуществе, уверенность в Его совершенной воле по отношению к каждому чаду — вот то основание праведника, которое никто и никогда не может разрушить. Что бы ни случилось с нами, если мы доверяемся Господу, Он приведет нас к конечной цели, Он вручит нам блаженную вечность с Ним. В этом сила нашей веры, веры, направленной в будущее через перенесение трудностей настоящего. Апостол Павел так писал об этом в Рим.8:31-39: «**Что же сказать на это? Если Бог за нас, кто против нас? Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего? Кто будет обвинять избранных Божиих? Бог оправдывает их. Кто осуждает? Христос Иисус умер, но и воскрес: Он и одесную Бога, Он и ходатайствует за нас. Кто отлучит нас от любви Божией: скорбь, или теснота, или гонение, или голод, или нагота, или опасность, или меч? как написано: за Тебя умерщвляют нас всякий день, считают нас за овец, обреченных на заклание. Но все сие преодолеваем силою Возлюбившего нас. Ибо я уверен, что ни смерть, ни жизнь, ни Ангелы, ни Начала, ни Силы, ни настоящее, ни будущее, ни высота, ни глубина, ни другая какая тварь не может отлучить нас от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем**».

 Отдать себя в самую прекрасную, самую «свободную» и самую совершенную зависимость от Господа, отдать Ему свое сердце, силы дарования, время, деньги, лучшие мгновения жизни — вот непоколебимый вклад верующего. Важно сохранить веру, истину, любовь, всегда исполнять свое служение во всех обстоятельствах, являя любовь и доверие Господу, ожидая в терпении Пришествия нашего Спасителя. Тогда все наше существо сможет сказать вместе с Апостолом Павлом: «**Подвигом добрым я подвизался, течение совершил, веру сохранил; а теперь готовится мне венец правды, который даст мне Господь, праведный Судия, в день оный; и не только мне, но и всем, возлюбившим явление Его**» (2Тим.4:7,8).

 Так говорит Бог каждому из нас через Свое неизменное Слово. И это более всего окрыляет нас и дает радость и силу держаться образца здравого учения «**с верой и любовью во Христе Иисусе**» (2Тим.1:13).

 Итак, отметим ***в заключение***:

 ***Будущее каждого верующего зависит от его личного доверия Богу и зависимости от Него, несмотря на все обстоятельства и отступления других***. Для того, чтобы при Пришествии Господа в День Христов нам иметь радость встречи для вечного пребывания в блаженстве с Ним, каждому необходимо:

1. Изгонять верой всякий человеческий страх и твердо знать, что страх исходит не от Бога, а от лукавого, который желает парализовать нашу духовную жизнь. Бог не посылает страх, но дает нам силу, любовь и самообладание, дает все необходимое для духовных побед во всех обстоятельствах.
2. Смиряя себя, умаляя свое «я», твердо доверяться Господу как Царю царей и Господу господствующих, как Властелину мира во всех обстоятельствах, в терпении переносить все трудности, зная, что мы уверовали в такого Бога, Который управляет всеми обстоятельствами жизни, уверовали в Бога, Который благоволит к нам, любит нас и знает, как ввести нас в Царство Божье. Бог силен сохранить нас для вечности, даже если мы умрем, Он в любых обстоятельствах даст духовные победы и силы для пребывания в Нем, чтобы мы были воскрешены для вечности при воскресении праведных в День Христов.
3. В земной жизни полностью вручить Господу свою судьбу, отдать себя в Его распоряжение, отдать свое сердце, отдать свои способности и силы Господу, пребывать в Его совершенной зависимости, исполняя Его волю, пребывая в любви и истине, держась образца здравого учения и всей своей жизнью прославляя Господа.

 Итак, ***знай и будь твердо убежден в том, что Господь силен сохранить тебя для вечности, если ты сегодня с любовью и верой отдаешь в служение Ему себя и все то, что у тебя есть***. Аминь.

**Помыслите о Претерпевшем**

Евр.12:1-4: «**1 Посему и мы, имея вокруг себя такое облако свидетелей, свергнем с себя всякое бремя и запинающий нас грех и с терпением будем проходить предлежащее нам поприще, 2 взирая на начальника и совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия. 3 Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими.**4 **Вы еще не до крови сражались, подвизаясь против греха**».

 Слово Божье не случайно повелевает нам вспоминать страдания Христа: **«Сие творите в Мое воспоминание»**  (1Кор.11:24). Писание повелевает обращать взоры на Голгофу до тех пор, **«доколе Он придет»** (1Кор.11:26)**.** Это повеление дано нам для того, чтобы страдания Спасителя не были напрасны для нас, чтобы мы не прошли мимо богатства Божьей любви и Его благодати к нам, чтобы мы жили новой жизнью, и славили Господа*,* чтобы держались правды, веры, любви до встречи со своим Спасителем*.* Мы вспоминаем страдания Христа и направляем взоры к Голгофскому кресту, чтобы наши грехи вновь и вновь не наносили раны и не причиняли боли Христу. Мы направляем пристальные взоры в свои сердца, чтобы судить не Иуду, не отвергших Христа людей того времени, не фарисеев, не книжников, не Пилата и римлян, которые жили тогда около 2000 лет тому назад, а судить сегодня **себя** за всякое несовершенство и грех в своем сердце и через блаженства плачущих о своих грехах направлять свои сердца, мысли и действия к любви и истине как основе нашей жизни во Христе*.* Это делается для того, чтобы мы, склоняясь сердцами у подножия креста и взирая на страдания Иисуса ради нас, могли оставить у креста все ненужное и приобретать только то, что славит Бога, чтобы иметь действенное очищение своих душ от грехов и ходить с благодарными и чистыми сердцами перед Богом, чтобы, когда Он придет, мы могли с радостью предстать перед Ним вместе с Церковью Божьей для вечной жизни*.*

Христианский писатель Джон Стотт описывает случай, когда в Бухенвальде, в воскресный день группа ученых-евреев решила привлечь Бога к суду за игнорирование Его избранного народа. Судьями были раввины. Они признали Подсудимого виновным и вынесли Ему официальный приговор. В одной из пьес под названием «Длительное молчание» пострадавшие люди, не желающие признавать Бога своим Судьей, решают, что Бог для этого должен пройти все худшее, что прошли люди, и друг за другом придумывают Ему наказание. «*Пусть Он родится евреем. И пусть люди сомневаются, законнорожденный ли Он. Дайте Ему такую трудную работу, чтобы даже Его родные считали, что Он выжил из ума, если берется за нее. Пусть Его предадут самые близкие друзья. Пусть Ему предъявят ложные обвинения, пусть Его судят с пристрастием, а приговор вынесет судья, дрожащий за свою шкуру. Пусть Его пытают. В завершение пусть испытает, что значит быть совершенно одиноким. А затем пусть умрет. Пусть Его постигнет такая смерть, что никто не сможет усомниться в ее достоверности. Пусть ее подтвердит множество свидетелей*». Когда последний обвинитель, сказавший о смерти, завершил свое оглашение, воцарилось долгое молчание. Никто не смог пошевелиться и произнести ни одного слова, потому что все поняли, что Бог уже понес такое и гораздо большее наказание в Сыне Иисусе Христе. Наш Господь является самым великим Страдальцем во Вселенной, и мы должны постоянно помнить это.

 Слово Божье призывает: «**Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими**». Здесь идет призыв быть не только верными в определенные моменты жизни, но сохранить любовь и верность до конца, даже если придется до крови сражаться против греха. Нигде и никогда во всей Вселенной не было явлено столько любви и истины через страдания Иисуса Христа, как в последние дни Его земной жизни. Окровавленный Христос на древе — это картина заслуженного ***нами*** наказания, которое вместо нас понес Сын Божий. Бог одержал духовные победы и дал нам силу истины, чтобы и мы, дети Его, были победителями в духе во всех обстоятельствах, чтобы мы были готовы к самым последним событиям своей жизни и никогда не теряли самообладания и веры, но одерживали с Божьей помощью духовные победы. Роберт Моффат сказал*: «У нас есть целая вечность, чтобы праздновать наши победы, но только краткое время перед закатом, чтобы одерживать их*».

 Чтобы свергнуть «**с себя всякое бремя и запинающий нас грех**»,чтобы с терпением«**проходить предлежащее нам поприще, 2 взирая на начальника и совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия**», чтобы нам «**не изнемочь и не ослабеть душами**», пройдем сегодня мысленно тот путь, которые прошел Господь в последнюю неделю (страстную неделю) Своей жизни и обратимся к своим сердцам, чтобы там была боль за наши несовершенства и была радость за явленную нам Божью любовь.

 При торжественном въезде Христа в Иерусалим (Вербное воскресенье) был единственный и очень короткий период признания Христа как Царя (Мф.21:7-11; Мк.11:7-10), когда люди возлагали надежды на земное и физическое освобождение и на установление Царства Божьего без изменения своих сердец. Только мгновения одного дня наш Господь и предвечный Царь царствующих принимал почести как Царь. Только один день! Все остальные дни для Иисуса — это дни страданий, труда, борений за истину, чтобы донести ее людям в любви. Затем наступает страстная неделя.

 В ***первый день***, назовем его ***понедельник***, Господь изгоняет торговцев из Храма и осуществляет второе очищение Храма: «**И вошел Иисус в храм Божий и выгнал всех продающих и покупающих в храме, и опрокинул столы меновщиков и скамьи продающих голубей, и говорил им: написано, — дом Мой домом молитвы наречется; а вы сделали его вертепом разбойников. И приступили к Нему в храме слепые и хромые, и Он исцелил их**» (Мф.21:12-14). Уже здесь Господь борется за истину, подвергая Себя страданиям.

Казалось бы, что для изгнания торговцев из Храма во второй раз это было самое неподходящее время. Господь знает, что через три дня Его арестуют и будут истязать, Ему повесят на голову терновый венец, Его пригвоздят ко кресту. Он знает, какие страдания Ему надо перенести. Зачем трогать этих людей, да еще во второй раз, разве можно их так быстро исправить? Он знает, какое великое дело искупления предстоит совершить. Разве торгующие люди в храме могут как-то сравниться с этим? Но ради этих грешных людей Он и пришел на землю. Чтобы донести вечные истины и подготовить людей к вечной жизни на небе, Он пойдет на крест Голгофы. Этот вопрос является принципиальным, и Господь защищает истину, являет Свое отношение к святому и ставит людей перед выбором. Иисус не торгует истиной и святостью, не считает ее незначительной по сравнению с тем, что будет совершено, Он остается верным правде до конца.

 Во ***второй день*** Иисус учит в храме, говорит много притч, предсказывает будущее, говорит с учениками о Своем будущем Втором Пришествии, о том, что Его последователям придется перенести страдания и гонения перед встречей с Господом во славе (Мф.24).

 На ***третий день*** (среда) совершается заговор Синедриона об аресте и убийстве Христа, Иуда соглашается предать Иисуса за тридцать сребреников (Мф.26:14,15).

 ***Четвертый день*** (страстной четверг) был очень насыщен событиями. В этот день идет подготовка к пасхальной трапезе и установление Вечери Господней. Господь являет образец смирения, умывает ноги ученикам. Ученики спорят кто из них больше. Господь говорит ученикам о предстоящих страданиях, совершает первосвященническую молитву о единстве между детьми Божьими, предсказывает отречение Петра. В этот день Господь учреждает Вечерю Господню и в это время Бог через Сына Своего заключает новый завет (не в смысле части Библии, а новый завет отношений Бога с людьми), который Он затем ратифицирует Своей Кровью на Голгофском кресте. Мф.26:26-30: «**И когда они ели, Иисус взял хлеб и, благословив, преломил и, раздавая ученикам, сказал: приимите, ядите: сие есть Тело Мое. И, взяв чашу и благодарив, подал им и сказал: пейте из нее все, ибо сие есть Кровь Моя Нового Завета, за многих изливаемая во оставление грехов. Сказываю же вам, что отныне не буду пить от плода сего виноградного до того дня, когда буду пить с вами новое вино в Царстве Отца Моего. И, воспев, пошли на гору Елеонскую**». В ночь с четверга на пятницу происходили события в Гефсиманском саду.

 После Вечери ученики с Учителем, воспев, пошли на гору Елеонскую, в Гефсиманский сад. ***Гефсиманский сад*** и борение в Гефсимании является также важной вехой нашего спасения и важным духовным уроком для нас. Урок состоит в том, что любовь проходит через испытания и трудности, через боли души и через выбор воли Божьей посредством борения. «**И, находясь в борении, прилежно молился, и был пот Его, как капли крови, падающие на землю**» (Лк.22:44). Господь осуществляет духовную битву Один, ученики при этом уснули. Испытания на Голгофе были видимы для всех, а испытания в Гефсимании были невидимыми, они были внутренним крестом для души Господа. Настал час скорби, ужасов и тоски души. Смертельная скорбь — это такая скорбь, к которой если добавить еще хоть маленькую каплю скорбей, то наступит смерть.Иисус «**начал ужасаться и тосковать**» (Мк.14:33), «**скорбеть и тосковать**» (Мф.26:37), открывая сердце и душу ученикам: «**Душа Моя скорбит смертельно; побудьте здесь и бодрствуйте со Мною**». В этом борении, в этой молитве принимается самое важное решение: подчиниться воле Отца Небесного. «**И, отойдя немного, пал на лице Свое, молился и говорил: Отче Мой! если возможно, да минует Меня чаша сия; впрочем не как Я хочу, но как Ты**». Создатель всех миров, всего видимого и невидимого, смирив Себя, падает на землю, чтобы просить у Бога Отца сил совершить наше спасение. Никто из людей никогда не сможет вместить глубину тех мук, скорбей и переживаний в эту ночь предсмертных борений Спасителя. Сколько душевных мук пришлось перенести Иисусу до того, как Он перенес их на кресте! Спаситель, Который пришел для того, чтобы снять проклятие с земли, с распростертыми руками лежит на земле. Он «**пал на лице Свое, молился**», чтобы дать жизнь живущим на грешной земле, дать благословение тем, кто его никогда не заслуживал. И вновь для нас явлен духовный урок: все доброе рождается через страдания и борения.

 На ***пятый день*** (пятница) Иисус был предан и арестован, а ученики рассеялись. И далее мы видим, как наш святой и безгрешный Господь в смирении проходит самые несправедливые суды: три суда от евреев и три суда от язычников. Впервые за всю историю человечества Личность судилась за то, Кем Она была на самом деле. Грешная толпа судила Царя Небесного за то, что Он действительно являлся Царем. Какая абсурдность греха, и какое величие любви Царя, отдавшего Себя за подданных! После распятия будет записано обвинение на трех языках (Ин.19:19-22) — на латинском, греческом и еврейском: «**Сей есть Иисус, Царь иудейский**». Господь проходит унизительные суды, Царь Небесный судится царями земными.

Он проходит *три суда перед евреями*: 1) перед Анной, тестем первосвященника Каиафы (Ин.18:12-14, 19-24); 2) перед Каиафой и синедрионом (Мф.26:57-68); 3) перед Синедрионом, чтобы предать Его смерти (Мф.27:1; Лк.22:66-71).

 Господь претерпел *три суда перед римлянами*: 1) перед Пилатом (Лк.23:1-7; Ин.18:28-38; Мк.15:1-5); 2) перед Иродом (Лк.23:7-12); 3) вновь перед Пилатом (Ин.18:39-19:16; Мф.27:15-26). Нерешительный и трусливый Пилат, пытаясь и угодить толпе, и соблюсти справедливость, приказал наказать Иисуса бичеванием. Это было страшное наказание, потому что на конце плети были твердые куски металла, проволоки, стекла и обломков костей, которые вырывали куски тела и обнажали кости и ребра. Бичеванию подвергались самые страшные преступники непосредственно перед казнью. Часто такая пытка приводила к смерти до казни.

 После этого Христос отдается на распятие, а перед распятием над Ним издеваются римские солдаты. Они одели на Него багряницу, возложили на голову терновый венок и издевались над Господом, били по голове и плевали в Него (Мф.27:27-31). После всех этих мучений изможденный Иисус направляется на Голгофу.

«**Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими**». Все эти страдания наш Господь переносил в смирении и был безгласен. Он в любви осуществляет Божий план спасения, Он через страдания приближает Царство Божье.

Путь от крепости до Голгофы составлял около тысячи шагов. Дорога проходила между домами и лавками. На всем пути стояли люди, местные жители и паломники, желавшие узнать вину осужденных. *«***И когда насмеялись над Ним, сняли с Него багряницу, и одели Его в одежды Его, и повели Его на распятие.** **Выходя, они встретили одного Киринеянина, по имени Симона; сего заставили нести крест Его***», —* читаем мы в Мф.27:31,32. Этот эпизод и реален, и он же очень символичен. Симон, который, скорее всего, любил и чтил живого Бога и пришел на Пасху в Иерусалим на поклонение, никогда не думал, что ему придется нести крест какого-нибудь незнакомого преступника. В глазахлюдей несение креста преступника было позором. Но в данной ситуации в глазах Бога это было великой привилегией, которая по Божьему проведению выпала на долю Симона, чтившего истинного Бога. Несение Симоном креста символизирует, что каждый последователь Господа будет нести свой крест, будет иметь страдания, будет вынужден идти узким путем до самого конца. И когда на нашу долю выпадают страдания, то это не означает, что Бог оставил нас или что Бог желает нас наказать. Бог никогда не оставляет Своих детей и никогда не посылает нам напрасные трудности, но допускает это, чтобы возвысить и приблизить к Себе. В несении креста и следовании за Господом важно быть верными до конца и без страха становиться в ряды соучастников Его страданий.

 В пятницу вечером Господь был погребен и воскрес на третий день.

На Голгофе Иисус претерпел до конца все страдания ради нас. Эти шесть последних часов земной жизни были временем самых тяжких и неимоверных страданий.

Господь Иисус перенес *все пять видов ранений*, известных медицине: контузии — от ударов палкой; рваные раны — от бичевания; проникающие раны — от тернового венца; сквозные раны — от гвоздей; резаные раны — от удара копьем. Христос умирал за тех, кто издевался над Ним, кто плевал в Него, кто унижал Сына Божьего. Он умирал и за тех, кто не примет Его жертвы в упорном неверии. Иисус в глазах Отца был, словно прекрасный цветок в сухой земле грешного и жестоковыйного мира. Его любовь всегда сопровождалась величайшим смирением. Нежное растение, пробившееся через слой сухой земли; простой вид, отсутствие царственного величия, смирение и любовь к простым людям, находящимся в рабстве греха. В книге пророка Исаии сказано: «**Ибо Он взошел пред Ним, как отпрыск и как росток из сухой земли; нет в Нем ни вида, ни величия; и мы видели Его, и не было в Нем вида, который привлекал бы нас к Нему. Он был презрен и умален пред людьми, муж скорбей и изведавший болезни, и мы отвращали от Него лице свое; Он был презираем, и мы ни во что ставили Его. Но Он взял на Себя наши немощи и понес наши болезни; а мы думали, что Он был поражаем, наказуем и уничижен Богом. Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились. Все мы блуждали, как овцы, совратились каждый на свою дорогу: и Господь возложил на Него грехи всех нас…. Но Господу угодно было поразить Его, и Он предал Его мучению; когда же душа Его принесет жертву умилостивления, Он узрит потомство долговечное, и воля Господня благоуспешно будет исполняться рукою Его**» (Ис.53:2-6,10).

На Голгофе были реальные события и реальная боль и страдания Христа духом, душой и телом. В последние три часа даже природе было невыносимо все происходящее. И вот наступает кульминация страданий, когда Отец Небесный должен оставить Сына Одного, чтобы Тот принял на Себя грехи всего мира. «**В шестом же часу настала тьма по всей земле и продолжалась до часа девятого.** **В девятом часу возопил Иисус громким голосом: Элои! Элои! ламма савахфани? — что значит: Боже Мой! Боже Мой! для чего Ты Меня оставил?**» Иисус Один принимает на Себя грехи мира, ибо Святой Бог Отец не мог быть причастен ко греху человечества. Три часа тьмы по всей земле. Воистину никогда еще не было и не будет такой смерти и такой явленной любви Бога к людям.

Вся жизнь Христа была любовью к людям, любовью Он запечатлевает и Свою смерть. Знамение, которого искали фарисеи и книжники, явилось по всей земле, но и это не привело всех грешных людей к смирению. Грех мира возложен на святого Христа, Который страдает духом, душой и телом. Отчаянный возглас Христа свидетельствовал о том, что Он страдал не только телом, но и душой, потому что на Его душу легло огромное бремя грехов мира. Он добровольно претерпел праведный гнев Божий, излившийся на Него за наши грехи. Иисус не просто запретил грех мира или прогнал его, но Он понес его на Себе в одиночестве. Иисус оставлен Отцом, чтобы мы никогда не были оставлены Им. Если в Гефсиманском саду только приближение смертной чаши потрясало святую душу, то теперь Он пьет эту чашу грехов. Все вопли и стоны мира не смогут выразить и доли той муки и страданий, причиненных душе Христа грехами людей, как эти несколько слов: «**Боже Мой! Боже Мой! для чего Ты Меня оставил?**» Это было самым тяжким страданием и самой великой победой. «**Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими**».

 Проявление любви через перенесение страданий, через заботу только о других, через жертву Собой было явлено во всех семи ***последних фразах на кресте***, произнесенных Иисусом. Господь был верен Богу Отцу и Его небесным ценностям до последнего мгновения земной жизни. Через эту верность Он являл красоту Божьей любви и красоту Царства Божьего.

В *первой* фразе была мольба за обижающих и распинающих, забота об их спасении, поиск хоть какого-то пути оправдания людей, совершающих даже такой самый страшный греха за все время существования человечества. В этом вопле с креста отражен характер Христа, переполненный любовью: «**Отче! Прости им, ибо не знают, что делают**» (Лк.23:34). Сатана, толкая людей на такие грехи, возможно, думал, что Иисус перестанет любить людей, а люди всегда будут бояться Господа. Но Господь говорит: «Прости им» и ждет от людей этих слов: «Прости нас».

Во *второй* фразе отражена такая черта характера Христа, как желание привести всех людей ко спасению. И мы видим, как Господь прощает сокрушенного сердцем разбойника справа, который поверил Христу в самой тяжелой ситуации. Мы видим, как Господь дает возможность получения Царствия Божьего грешному разбойнику и каждому из нас в невыносимо сложной ситуации: «**Истинно говорю тебе, ныне же будешь со Мною в раю**» (Лк.23:43).

*Третья* фраза показывает заботу о ближних, заботу о Матери Своей: «Иисус, увидев Матерь и ученика тут стоящего, которого любил, говорит Матери Своей: «**Жено! Се сын Твой**». Потом говорит ученику: «**Се Матерь твоя!**». И с этого времени ученик сей взял Ее к себе» (Ин.19:26,27).

В *четвертой* фразе Иисус проявляет верность Слову Божьему и совершает молитву во исполнение пророчества Пс.21:2, приняв всю тяжесть греха на Себя: «А около девятого часа возопил Иисус громким голосом: «**Или, Или! Лама савахфани?**», то есть: «**Боже Мой, Боже Мой! Для чего Ты Меня оставил?**» (Мф.27:46).

*Пятая* фраза показывает исполнение Слова Божьего и пророчества Пс.68:22. Спаситель перенес всю глубину страданий ради спасения грешников: «После того Иисус, зная, что уже все совершилось, да сбудется Писание, говорит: **жажду**» (Ин.19:28).

*Шестая* фраза на кресте является победной: «**Совершилось!**» (Ин.19:30), что означает «Уплачено!», т.е. то, что Господь Своей жизнью уплатил за грехи каждого человека.

И в последней фразе Иисус подтверждает Свою зависимость и полное подчинение Богу Отцу, во власти Которого находится жизнь каждого: «**Отче! В руки Твои предаю дух Мой**» (Лк.23:46).

Нигде нет даже попытки позаботиться о Себе, всюду есть жертвенная любовь и верность Богу и Божьему Слову, верность истине. Наш Господь Иисус Христос знает, что через Его жертву Бог Отец прокладывает путь для уверовавших людей с земли на небеса. Он исполняет волю Отца, потому что без прохождения этих страданий не было бы возможности осуществить в будущем Царство любви и святости. Пройдет еще немного времени, и Иисус Христос воскреснет. И такой конец дела спасения явлен лучше, чем начало, потому что все было выполнено в полноте воли Божьей. Он воскреснет, чтобы мы имели новую обновленную жизнь по вере в Него, чтобы мы приобретали Его черты характера и отражали Его славу в жертвенной любви, которая должна проявляться в жизни каждого истинного последователя Христа, потому что если я «**не имею любви, то я ничто**» (1Кор.13:2). И для нас важно не просто вспыхнуть любовью к умершему за нас Господу, но и пронести любовь и истину до конца, потому что не будет нам пользы, если мы окажемся слабыми в момент трудностей и испытаний для нас, которые допустит Господь.

И поэтому сегодня для нас особенно актуальны призывы Писания:

«**Итак, выйдем к Нему за стан, нося Его поругание; ибо не имеем здесь настоящего града, но ищем будущего**» (Евр.13:13,14).

«**Посему и мы, имея вокруг себя такое облако свидетелей, свергнем с себя всякое бремя и запинающий нас грех и с терпением будем проходить предлежащее нам поприще, взирая на Начальника и Совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия. Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими. Вы еще не до крови сражались, подвизаясь против греха**» (Евр.12:1-4).

И если мы устанем, если наша плоть вдруг начнет требовать земного в ущерб небесному и предательски говорить, что Бог далеко, или вдруг начнет требовать показать, где Бог, то наш дух должен ответить: «Смотри на крест Голгофы, Он — там». Именно там Бог явил Себя во Христе людям, явил во всей полноте Свою жертвенность и любовь, явил красоту Царства Божьего, приготовленного для людей, которые примут верой Христа и Его ценности. Там Он, будучи изможденным, окровавленным и истерзанным, более всего явил Свою красоту любви, явил Свою природу отдачи и заботы о других. Там Он показал для нас, что реальная любовь и истина рождаются для проявления в жизни через страдания и жизнь для других, что эти страдания и любовь должны быть пронесены до конца, до полной победы. И пусть это будет для нас величайшим уроком наших размышлений «**о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами**» нашими.

Итак, отметим в ***заключение***:

 ***Величие любви и истины в реальной жизни рождается в великих страданиях.***

 Для того, чтобы встретиться с Господом победителями всех обстоятельств, необходимо:

1. Жить каждый день так, как будто он последний для земной жизни, не жить прежними успехами, но постоянно бодрствовать, чтобы явить всю красоту любви и истины в последние дни нашей жизни, чтобы предстать чистыми пред Богом.
2. Не бояться страданий и трудностей, но принимать их как волю Отца Небесного для осуществления Его планов создания вечного Царства Небесного.
3. Вспоминать страдания Христа, размышлять о том, что Господь совершил для нас, для меня лично, глубоко помышлять о страдающем Царе и нашем Господе, Который придет еще раз, чтобы испытать живущих на земле и забрать Свою Невесту-Церковь на небесный брачный пир.

 Итак, ***по примеру нашего Господа не будем избегать страданий, в которых рождается любовь, а будем достойно проходить через них, отдавая все для славы Отца Небесного***.Аминь.

**Первая любовь в браке**

Отк.2:1-5: «1 **Ангелу Ефесской церкви напиши: так говорит Держащий семь звезд в деснице Своей, Ходящий посреди семи золотых светильников:** 2 **знаю дела твои, и труд твой, и терпение твое, и то, что ты не можешь сносить развратных, и испытал тех, которые называют себя апостолами, а они не таковы, и нашел, что они лжецы;** 3 **ты много переносил и имеешь терпение, и для имени Моего трудился и не изнемогал.** 4 **Но имею против тебя то, что ты оставил первую любовь твою.** 5 **Итак вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься**».

….Дорогие жених и невеста, дорогие родители, друзья! Я избрал этот необычный текст Писания для бракосочетания, потому что каждая христианская семья — это церковь в миниатюре, для которой нет ничего более важного, чем хранить первую любовь. Важнейшая заповедь Господа — любить друг друга. Ин.13:34,35: «**Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга. По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою**». Более всего люди видят в нас учеников Христа, глядя на нашу семейную жизнь. «**Да любите друг друга, как Я возлюбил вас**…**Если будете иметь любовь между собою**» — эта заповедь любви ни к кому не относится так непосредственно и конкретно, как к мужу и жене, которые постоянно вместе, которые должны постоянно строить и совершенствовать отношения, жить жизнью друг друга, помогать друг другу, прощать друг друга, являть милость друг к другу, не искать своего, а искать пользы другого, все переносить и все покрывать, вдохновлять друг друга. И если даже в крепкой семье (как это и было в сильной церкви Ефеса, которая стояла в истине и много трудилась и не изнемогала) наблюдается потеря первой любви, то это приводит к огромным потерям во всем остальном. Эти потери начинаются с малого, а потом обворовывают всю красоту отношений. Тогда никакие великие труды, достижения и свершения, никакие успехи в глазах других, никакие финансовые возможности и многое другое не могут заменить той чистоты и трепета, той радости и вдохновения, а самое главное — того правильного состояния сердца перед Богом, которое дает живая первая любовь друг к другу. В таком случае срочно требуется изменение курса, покаяние и перемена состояния сердца. Создавая семью, вы вступаете в особые отношения с Богом, потому что Бог ревнует о каждой церкви на земле, Он ревнует и о каждой созданной семье, потому что настоящий брак между мужчиной и женщиной — это не только ваше личное дело, но и Божье установление, это напоминание о Творце, это совершенство принципов в действии. Поэтому сегодня силы зла так много стараются, чтобы и эту красоту и совершенство Божьих установлений через вседозволенность и демократию очернить и исказить до мерзости.

*Тихая пристань сердечная,*

*Свет пониманья горит,*

*Ей не страшны волны встречные,*

*Там есть сияние вечного,*

*Если любовь в ней царит*.

….«Теплый домашний очаг»; «тихая пристань»; «уголок рая на земле»; «домашняя церковь»; «место, где вас всегда ждут, и куда вы всегда спешите»; «великая тайна двоих»; «лучшая школа жизни» — такие и многие другие прекрасные слова и образы используются для описания семейной жизни. И это — правильно. В браке двое любящих людей являют единство и целое в одном союзе; здесь решается проблема общения человека; брак служит для продолжения рода человеческого; он является зеркалом наших характеров и школой любви, ответственности, школой познания действенности Божьих законов и, самое главное, он готовит человека в завершенной его полноте союза мужчины и женщины к Царству Божьему, к качественно новой жизни в вечности. Все это — прекрасно. Но если мы изымем из этого союза любовь, ту любовь, которая живет для другого, любовь, которая не ставит условий и действует во благо своей половине, то все рушится, и все остальное не имеет жизненной силы и смысла, и семья не будет исполнять во всей полноте своего назначения. Не случайно американский писатель Л.К. Анспахер (1878-1947), отмечая ответственность в браке обоих, сказал: «*Брак представляет собой отношения между мужчиной и женщиной, где независимость обеих сторон одинакова, зависимость обоюдна, а обязательства взаимны*». А другой американский писатель А. Бирс (1842-1914) определил брак как «*сообщество, состоящее из господина, госпожи и двух рабов, общей численностью в два человека*».

 Любовь — не только красота, но и ось всей Вселенной. Бог есть любовь, в Царстве Божьем будет господствовать только любовь, и поэтому дети Божьи должны научиться любить в течение времени земной жизни. Наша основная задача — не карьера, не успехи в глазах людей, не высокое положение в глазах общества, не звания и титулы, а научиться любить, чтобы преобразиться в образ Христов. Вступающий в брак вступает в необычную школу любви, без достижения которой никогда не будет успеха и счастья.

 Люди чаще всего ошибаются из-за того, что ***ищут*** любовь, а истинную Божью любовь нужно ***творить***, созидать, достигать, совершенствовать, чтобы она могла долготерпеть, милосердствовать, не завидовать, не превозноситься, не бесчинствовать, не искать своего, не раздражаться, не мыслить зла, не радоваться неправде, а сорадоваться истине, все покрывать, всему верить, всего надеяться, все переносить, никогда не переставать (1Кор.13:4-8). Семья — это не механическое соединение двух миров, а отказ от своего мира, от своего «я» для того, чтобы создать третий и совершенный мир, построенный на единстве и любви.

 Любовь — это и дар Божий, и то, что нужно возгревать, достигать, совершенствовать с Божьей помощью. Что же нужно возгревать? Ту первую любовь, которую Бог послал в сердца, когда вы поняли, что любите друг друга и все готовы сделать ради вашей половины. Крайне редко бывает, чтобы жених и невеста не были влюблены друг в друга. Влюбляются многие, но любить по-настоящему хотят не все, потому что не все хотят родить в своем сердце любовь из ростков влюбленности, потому что этому часто мешает эгоизм, любовь к себе. ***Что такое первая любовь?*** Все первое, идущее от Бога, является самым искренним, чистым, возвышенным, прекрасным, самым лучшим. Вспомним, когда мы влюблялись впервые. Как захватывало наш дух, когда только прикасались наши руки друг к другу! Как нам хотелось услышать голос любимого человека! Какими пылкими и нежными были чувства, как все было возвышенно! Мы не искали выгоды, мы не играли и не притворялись, нам было легко, и казалось, что небо спустилось к нам. И мы желали встречи друг с другом, нам это было всего дороже, нам важно было быть вместе при любых обстоятельствах, которых мы даже и не замечали. Нам хотелось творить для любимой или любимого, была жажда делать приятное друг другу, доверять, защищать, отстаивать, открыто показывать свою радость. Мы не смотрели на недостатки человека, да и не могли смотреть, потому что в нашем сердце светились только достоинства любимого. Мы забывали о себе и думали только о том, как подарить радость любимой. Мы готовы были идти за десятки километров пешком, чтобы только встретить ее (его) и иметь общение от сердца к сердцу. Одним предложением о первой любви можно сказать так: «Это такое состояние сердца и разума, такие отношения, когда забываешь свое «я», ставишь любимого на первое место и готов жить для него, отдавая ему все самое лучшее и не считаясь с издержками, с обстоятельствами, с потерями, чтобы сделать близкого человека счастливым не за что-то, а потому что он — любимый и подарен тебе от Бога». *Одна семья долгое время копила деньги на машину, которую, наконец приобрели. Права на управление автомобилем имел не только муж, но и жена. Однажды жена поехала на автомобиле за покупками и серьезно повредила при парковке автомобиль. Она сильна расстроилась, волновалась и позвонила мужу. Приехавший муж увидел машину, увидел жену, улыбнулся и сказал: «Дорогая моя, как ты могла подумать, что эта железка для меня дороже, чем ты и твое настроение? Машину без проблем мы починим, а ты приобрела опыт в вождении».* Этот поступок — проявление первой любви, когда любимая на первом месте и дороже всего, когда нет раздражения и гнева, когда есть снисходительность и способность все покрывать.

 Любить жену первой любовью — это значит, всю жизнь нести ее как хрупкий сосуд:

*Любить жену — заставить добрым взглядом*

*Всей доброте в душе ее ожить*

*Любить — всегда быть искренними рядом*

*И не бояться сердце обнажить.*

*Любить ее — суметь найти то слово,*

*Которое зажжет для жизни свет,*

*Любить — себя отдать всего, чтоб снова*

*Нашла она Божественный ответ.*

*Любить ее — покрыть любовью нежной*

*Ее ошибки, боль и все в судьбе,*

*Нести сосуд свой хрупкий белоснежный,*

*И ей позволить больше, чем себе*.

…Любить мужа первой любовью — это значит все время держать его на пьедестале своего сердца:, возвышая его достоинства и покрывая недостатки, говоря при этом каждый год в своем сердце:

*Мой господин, сегодня Вы чуть старше стали,*

*И пусть хранит Вас всемогущий, славный Бог.*

*Я рада видеть Вас всегда на пьедестале*

*И рядом быть, служа у Ваших ног*.

 Думаю, что сейчас вы любите так друг друга первой любовью. Держите и развивайте эту любовь. Помните, что вы женитесь не только потому, что сейчас любите друг друга, а для того, чтобы любить всю жизнь. Хотите любить друг друга постоянно и быть еще более счастливыми каждый день и год своей жизни — научитесь жертвовать друг для друга, постоянно, без лени, без остановок, без легковесности. Первая любовь — это любить самого человека больше, чем блага от него; это жажда совместного общения и единства во всем; это изменение своего характера таким образом, чтобы радовать и восхищать любимую (любимого); это дорожить временем, уделять его любимому и не терять время, а каждое мгновение жизни воспринимать как чудесную возможность послужить друг другу, прославить Господа, явить красоту христианских отношений; это трепетно и нежно относиться друг к другу как к драгоценному сокровищу во всем. Тогда и духовные отношения, и интимные отношения будут постоянным открытием прекрасного. Чтобы быть счастливыми и любящими первой любовью в семейной жизни, надо помнить, что такая жизнь — это труд, это борьба духа с плотью, это искусство, которое надо каждый день обновлять.

 Как поддерживать и обновлять эту первую любовь? Начать надо с благодарности Богу друг за друга и с осознания того, что такую любовь может дать только Господь. Поэтому надо все строить на Божьих принципах, а не на своих привычках или представлениях времени.

 Помните, ***что основной принцип семейного мироустройства***, данный Богом, состоит в том, что мужа Бог поставил главой семьи, ответственным за духовное, душевное, эмоциональное и материальное состояние. Нежное, чувствительное, обаятельное, чуткое и глубоко проникновенное создание — жену — Бог поставил под защиту мужа и дал ей возможность пользоваться всеми красотами женской природы, заложенной Творцом при ее создании, если она будет с радостью слушаться мужа и помогать ему во всем. Это необходимое условие поддержания первой любви, при котором о нее разбиваются все трудности, препятствия и проблемы, если каждый на своем месте исполняет свое назначение. При первой любви это все получается естественно, непринужденно, как само собой разумеющееся положение вещей, потому что об этом нам говорит Слово Божье: «**Жены, повинуйтесь мужьям своим, как прилично в Господе. Мужья, любите своих жен и не будьте к ним суровы**» (Кол.3:18,19).

 Еще один важный момент успеха в сохранении любви — это полная ответственность за свою семью как самостоятельную духовную единицу, ***отделение от родителей*** при почитании их, создание своего маленького царства, как и сказано в Писании: «**Посему оставит человек отца своего и мать и прилепится к жене своей, и будут двое одна плоть**» (Еф.5:31).

 Все дальнейшее зависит от ваших отношений с Богом и друг с другом. Вы должны помнить, что никакая любовь не сможет прожить долго, если вы вместе не будете иметь общение с Даятелем любви — Господом. Поэтому молитесь вместе, читайте Библию и размышляйте вместе, трудитесь вместе для Господа, творите вместе добро, проводите вместе время, направляя все на прославление имени Господа. Если будете жить только для себя и ничего не отдавать, ваша любовь быстро угаснет и столкнется с большими трудностями.

 Первая любовь сохраняет трепетные отношения на все года. Чтобы сохранить это, мужья ни на минуту не должны забывать, что они должны благоразумно обращаться с женами, «**как с немощнейшим сосудом, оказывая им честь, как сонаследницам благодатной жизни, дабы не было вам препятствия в молитвах**» (1Пет.3:7). Вот перед тобой сидит талантливая, работоспособная, умная, способная иметь великие успехи невеста. Но знай, что она — немощнейший сосуд, что без твоего понимания ее тончайших струн души, без твоей снисходительности и благородства, без твоей благодарности и постоянного доброго слова к ней, без твоей помощи и поддержки она не сможет все это совершать в радости долгое время и быстро увянет. Умей слушать жену в том, в чем она нуждается. Никогда не молчи, особенно если виновен. Пусть никогда в твоей семье не будет так, что сначала обидел жену невниманием, затем оправдал свой неверный поступок вместо того, чтобы попросить прощения, а затем еще добил ее молчанием. Умей понимать свою жену и не стесняйся спрашивать ее о том, в чем она нуждается, что ее радует и что тревожит сейчас, что ожидает от тебя.

 Чтобы сохранять трепет, жены должны вдохновлять мужей, помогать им и поддерживать в них все доброе, чтобы они «**житием жен своих без слов приобретаемы были**» (1Пет.3:1), потому что мужья без поддержки жен теряют силу для свершений. Вот перед тобой сидит мужчина, сильный, красивый, способный на пожертвование ради тебя, готовый взять управление и ответственность в свои руки. Но знай, что без твоей поддержки, без твоей помощи, без твоего вдохновения и ободрения, без твоей благодарности за него, он ничего не значит, он потеряет рвение и силу постоянно обновляться и совершенствоваться. Будь нежной с мужем, никогда не оставляй его одного с проблемой, даже если он сам виноват в том, что вошел в нее, поддерживай его уверенность в добром и мотивируй на то, что он может сделать, но боится начинать.

 Первая любовь живет друг для друга, ценит друг друга, оберегает, защищает, покрывает все слабости и недостатки, чутка к нужде любимого, внимательна ко всему, и даже к мелочам, находится в постоянном процессе открытия тайн характера, снисходит, доверяет, помогает, бережет, ценит, прощает, жаждет сделать любимого более счастливым, не поддается суете и не растворяется в ней. В вашей жизни после Бога ваша половина должна занять первое место, иначе она не займет никакого. Для поддержания первой любви вы должны сохранять более трепетные отношения, чем во время ухаживания перед свадьбой. *У одной пары был пятилетний юбилей со дня бракосочетания. Муж решил купить подарок жене, а жена мужу. Когда муж выбирал ей подарок, он вспомнил, что в доме не хватает гладильной доски, которая нужна обоим, и приобрел ее. Жена вспомнила, что им не хватает в доме вазы для цветов, и купила красивую вазу. Они подарили подарки друг другу, посмотрели друг другу в глаза, поняли, чем руководствовался каждый и замолчали. Жена первая спросила: «Когда ты ухаживал за мной, ты бы купил мне в подарок гладильную доску?». Муж опустил глаза, а жена подошла к нему, обняла его и сказала: «Прости меня, дорогой, что я тоже думала больше о доме, чем о тебе. Нам надо возвращаться к первой любви*».

 Как легко в суете буден отойти от прекрасного, утонуть в материальных и других заботах и забыть самое дорогое — любимого человека, который всегда рядом и который дороже всего! Не забывайте об этом, цените первую любовь, а если она теряется, то ищите ее всей силой, общайтесь и находите, где она оставлена, становитесь на колени и вместе просите ее вновь. Потому что только первая любовь формирует из нас истинных христиан, рождает терпение и кротость, снисходительность и прощение, побуждает к свершению добрых дел во славу Господа, изменяет наше сердце и наполняет его ароматами неба.

 Вам предстоит так много открытий в царстве семьи! Но самое важное открытие — ваше счастье и ваша любовь находятся в ваших руках. Вы можете каждый день своей жизни делать полноценным и счастливым. Начните историю первой любви с сегодняшнего дня и никогда ее не заканчивайте, потому что ничего лучшего и более прекрасного на земле в семейной жизни нет.

 Настоящая любовь бывает только первой, потому что она в центр жизни ставит возлюбленного. Когда это теряется, тогда начинает теряться и все остальное: и радость служения друг другу, и новые открытия и духовные победы, и новизна отношений, и успехи в воспитании детей. Тогда начинают появляться усталость, раздражение, уходит терпение, высовывается тень эгоизма, теряется сила молитвы, ослабевает вера и т.д. Берегите первую любовь, потому что она единственная, а другой настоящей и не бывает, а бывают лишь части разбросанного сокровища, которое надо спешить собирать в единое целое.

 Итак, ***полнота красоты и благословений в браке проявляется при сохранении первой любви*.** Поэтому ***сохраняйте и возгревайте первую любовь в браке, которая рождает все лучшие добродетели и радости в семейной жизни***

Да благословит вас Господь! Аминь.

**Осуждение за бездействие**

Мф.25:31-46: «31 **Когда же приидет Сын Человеческий во славе Своей и все святые Ангелы с Ним, тогда сядет на престоле славы Своей,** 32 **и соберутся пред Ним все народы; и отделит одних от других, как пастырь отделяет овец от козлов;** 33 **и поставит овец по правую Свою сторону, а козлов — по левую.** 34 **Тогда скажет Царь тем, которые по правую сторону Его: приидите, благословенные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от создания мира:** 35 **ибо алкал Я, и вы дали Мне есть; жаждал, и вы напоили Меня; был странником, и вы приняли Меня;** 36 **был наг, и вы одели Меня; был болен, и вы посетили Меня; в темнице был, и вы пришли ко Мне.** 37 **Тогда праведники скажут Ему в ответ: Господи! когда мы видели Тебя алчущим, и накормили? или жаждущим, и напоили?** 38 **когда мы видели Тебя странником, и приняли? или нагим, и одели?** 39 **когда мы видели Тебя больным, или в темнице, и пришли к Тебе?** 40 **И Царь скажет им в ответ: истинно говорю вам: так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне.** 41 **Тогда скажет и тем, которые по левую сторону: идите от Меня, проклятые, в огонь вечный, уготованный диаволу и ангелам его:** 42 **ибо алкал Я, и вы не дали Мне есть; жаждал, и вы не напоили Меня;** 43 **был странником, и не приняли Меня; был наг, и не одели Меня; болен и в темнице, и не посетили Меня.** 44 **Тогда и они скажут Ему в ответ: Господи! когда мы видели Тебя алчущим, или жаждущим, или странником, или нагим, или больным, или в темнице, и не послужили Тебе?** 45 **Тогда скажет им в ответ: истинно говорю вам: так как вы не сделали этого одному из сих меньших, то не сделали Мне.** 46 **И пойдут сии в муку вечную, а праведники в жизнь вечную**».

 *В одной из притч описана гипотетическая ситуация, когда внешне благочестивый человек, уверенный в своем блаженном будущем, приходит на суд и стоит перед Ангелом Божьим. Ангел Божий говорит ему, что Бог направляет его в ад. «За что, я ведь ничего плохого не сделал?» — возразил человек. «Ты осуждаешься не потому, что не сделал ничего плохого, но потому, что не сделал ничего хорошего и не сделал самого главного — не примирился с Богом».* Как часто сегодня мы встречаем людей (в том числе и в среде верующих), которые думают, что они заслужили Царство Божье потому, что ничего худого не делали. Неверующие говорят: «Я не крал, не убивал, не изменял своей половине, старался быть честным, жил по совести. И если я не попаду в Царство Божье, то кто же тогда туда попадет?». Здесь уместно напомнить мысль Ч. Сперджена о важности спасающей и действенной веры в Господа, которая единственная гарантирует спасение жизненного корабля во всех штормах. *Сперджен говорил: «В тонущем корабле и золото, и навоз одинаково пойдут ко дну*». Верующие говорят: «Живу, как все, регулярно посещаю богослужения, если мне что-то поручат, то сделаю, явных грехов не совершаю, потому что я христианин, мне хорошо с Господом, Он меня благословляет, я счастлив». Но таким «как все» верующим следует напомнить мысль, высказанную А. Швейцером: «*Тот, кто считает себя христианином, поскольку ходит в церковь, заблуждается. Ведь, заходя в гараж, ты не превращаешься в автомобиль*». Быть христианином значит не столько быть осторожным, чтобы не согрешить, сколько быть мужественным, активным и искренним исполнителем воли Божьей. Важно быть христианином перед Богом, а не играть роль христианина и не казаться им внешне перед людьми. Эта мысль проходит красной нитью во всем учении Христа. Любить Бога — значит действиями познавать в реальной жизни Его природу, преображаться в Его образ, любить и делать то, что любит и желает видеть в нас Господь. Бог призывает нас к совершению добра, а не к рассуждению о добре, Бог призывает нас к действенной любви, а не к теоретическим выкладкам о любви. Бог будет судить нас не так, как думаем мы, а по Его совершенным критериям, и похвалу и награду мы получим не по тому, что мы не сделали, а по тому, что сделали, по тому, чем прославили Его. Об этом говорит исследуемый нами текст.

 «31 **Когда же приидет Сын Человеческий во славе Своей и все святые Ангелы с Ним, тогда сядет на престоле славы Своей,** 32 **и соберутся пред Ним все народы; и отделит одних от других, как пастырь отделяет овец от козлов;** 33 **и поставит овец по правую Свою сторону, а козлов — по левую**». Здесь речь идет о суде «овец и козлов», который состоится перед вхождением в Царство Божье после Пришествия Христа во славе. Постараемся на основе данного текста Писания выделить важные критерии при осуществлении суда Божьего. Эти критерии относятся ко всем, потому что Бог не является лицеприятным. На судилище Христовом, которое описано в 1Кор.3:13-15 и явно относится к верующим, даны еще более жесткие критерии Божьей оценки: не только дела, но и их качество: святость, лучшие материалы в домостроении Божьем, проверка наших дел и свершений в свете Слова и в свете огненных Божьих испытаний: «**Каждого дело обнаружится; ибо день покажет, потому что в огне открывается, и огонь испытает дело каждого, каково оно есть. У кого дело, которое он строил, устоит, тот получит награду. А у кого дело сгорит, тот потерпит урон; впрочем сам спасется, но так, как бы из огня**».

 Мы видим, что на суде овец и козлов нет среднего положения, нет промежуточного состояния по отношению к вечности: все, кто по левую сторону, идут «**в муку вечную**», а все праведники, которые по правую сторону, идут «**в жизнь вечную**». Нет никаких мытарств, нет никаких переходов из ада в рай, нет никакого иного состояния после суда: либо с Богом в блаженстве, либо без Бога в муках вечных.

 Рассматриваемый нами текст Писания вновь затрагивает важную тему соотношения веры и дел, которая часто искажалась из-за того, что выпячивалась какая-то одна из сторон: вера или дела. В евангельском богословии по теме о вере и делах наиболее сильный акцент ставился на веру, потому что спасение дается даром, по благодати, оно не заслуживается делами, а дается по вере:

Гал.2:16: «**Однако же, узнав, что человек оправдывается не делами закона, а только верою в Иисуса Христа, и мы уверовали во Христа Иисуса, чтобы оправдаться верою во Христа, а не делами закона; ибо делами закона не оправдается никакая плоть**».

Рим.5:1,2: «**Итак, оправдавшись верою, мы имеем мир с Богом через Господа нашего Иисуса Христа, через Которого верою и получили мы доступ к той благодати, в которой стоим и хвалимся надеждою славы Божией**».

 После времен Реформации маятник богословов сильно качнулся сторону веры, при этом о делах говорилось предельно мало, чтобы не впасть в заблуждение о спасении по делам. Да, известны примеры из истории, когда добрым делам приписывалось место, которое Писание им не отводит (спасение делами). Но мы знаем также и ***другую крайность***, когда некоторые забывают отдать добрым делам то место, которое им отводит Слово Божье (вера без дел мертва). С одной стороны, серьезное заблуждение — считать, что любое доброе дело зарабатывает для нас оправдание в глазах Бога. С другой стороны, не менее виновными окажутся и те, кто отрицает, что добрые дела необходимы для достижения небес. Истина в том, что верно и то, и другое, что и вера, и дела являются проявлением разных сторон действия Божьего в верующем человеке. Добрые дела без веры не ведут к спасению, но они неотделимы от спасения; добрые дела не являются залогом вечной жизни, но они являются частью необходимых условий, ведущих к вечности через послушание Богу. Нельзя разделять веру и дела, как нельзя в человеке отделять сердце и руки, они функционируют вместе, в единстве и указывают не только на спасение, но и на постоянное действие освящения, которое необходимо для каждого истинного верующего. Бог соединил две наиболее важные вещи, которые никогда не должны разделяться в нашем уме и сердце:

Иак.2:14-22: «**Что пользы, братия мои, если кто говорит, что он имеет веру, а дел не имеет? может ли эта вера спасти его? Если брат или сестра наги и не имеют дневного пропитания, а кто-нибудь из вас скажет им: "идите с миром, грейтесь и питайтесь", но не даст им потребного для тела: что пользы? Так и вера, если не имеет дел, мертва сама по себе. Но скажет кто-нибудь: "ты имеешь веру, а я имею дела": покажи мне веру твою без дел твоих, а я покажу тебе веру мою из дел моих. Ты веруешь, что Бог един: хорошо делаешь; и бесы веруют, и трепещут. Но хочешь ли знать, неосновательный человек, что вера без дел мертва? Не делами ли оправдался Авраам, отец наш, возложив на жертвенник Исаака, сына своего? Видишь ли, что вера содействовала делам его, и делами вера достигла совершенства?**».

 Иаков показывает, что вера Божья всегда действенная, живая и потому спасающая.

 И даже в тексте Писания, где говорится о спасении по благодати, подчеркивается, что христиане созданы на добрые дела: «**Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар: не от дел, чтобы никто не хвалился. Ибо мы - Его творение, созданы во Христе Иисусе на добрые дела, которые Бог предназначил нам исполнять**» (Еф.2:8-10). Предназначение верующих в том, чтобы они пребывали в добрых делах. Поэтому Апостол Павел учит, чтобы «**уверовавшие в Бога старались быть прилежными к добрым делам: это хорошо и полезно человекам**» (Тит.3:8).

 Когда мы читаем о героях веры в Евр.11:4-34, то мы видим, что вера неотделима от действий, там присутствуют одни ***глаголы, говорящие о действиях героев веры***: верою Авраам принес в жертву Исаака (Евр.11:17); верою Ной приготовил ковчег для спасения дома своего (Евр.11:7); верою Моисей оставил Египет (Евр.11:27); верою Роав приняла соглядатаев (Евр.11:31); верою Гедеон, Варак, Самсон, Давид, Самуил побеждали царства, творили правду (Евр.11:32,33); и т.д. Когда мы читаем об Апостолах, то мы читаем об их деяниях, и книга называется «Деяния Апостолов». И у нас как у христиан должна быть правильная книга наших деяний, которая заполняется на каждого у Бога. Бог знает все наши дела, о чем говорят послания к семи церквам в Откровении: «**Знаю твои дела**». Это относится и к нам, это относится персонально к каждому из нас.

 Указание на важность добрых дел встречаются в Новом Завете более тридцати раз. И в рассматриваемом нами тексте Писания мы видим, что Господь отводит важную роль делам веры: «34 **Тогда скажет Царь тем, которые по правую сторону Его: приидите, благословенные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от создания мира:** 35 **ибо алкал Я, и вы дали Мне есть; жаждал, и вы напоили Меня; был странником, и вы приняли Меня;** 36 **был наг, и вы одели Меня; был болен, и вы посетили Меня; в темнице был, и вы пришли ко Мне.** 37 **Тогда праведники скажут Ему в ответ: Господи! когда мы видели Тебя алчущим, и накормили? или жаждущим, и напоили?** 38 **когда мы видели Тебя странником, и приняли? или нагим, и одели?** 39 **когда мы видели Тебя больным, или в темнице, и пришли к Тебе?** 40 **И Царь скажет им в ответ: истинно говорю вам: так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне**».

 Почему Господь так высоко ценит добрые дела? Добрые дела являются тем светом, который отражает славу Бога: «**Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного**» (Мф.5:16). Иисус говорит, что, сделав добро людям, вы приблизили к себе в своем сердце Царство Божье, послужили цели Его прихода на землю, чтобы спасти людей, а значит, сделали добро Ему. Апостол Иоанн идентифицирует делателей добра как тех, кто от Бога: «**Возлюбленный! не подражай злу, но добру. Кто делает добро, тот от Бога; а делающий зло не видел Бога**» (3Ин.11). Слово Божье говорит о том, что ожидание Второго Пришествия Христа должно сопровождаться ревностью к добрым делам, потому что Господь приходил на землю и отдал «**Себя за нас, чтобы избавить нас от всякого беззакония и очистить Себе народ особенный, ревностный к добрым делам**» (Тит.2:11-14).

 Добрые дела тогда добрые, когда имеют своей целью Божью славу, а не славу для человека. Они возвышают Бога и Божье дело, а не подогревают человеческое тщеславие. Когда ставятся корыстные цели, тогда Бог может остановить задуманное предприятие, и человек впадает в уныние, потому что не желает смириться перед Богом. Такие люди часто очень обидчивы и ранимы, и их девиз жизни не направлен на изменение характера и смирение под крепкую рук Божью, а направлен на оправдание бездействий: «Ну что ж, я такой, любите меня таким, ведь христиане должны любить». Но это сказано другим по отношению к тебе, но для тебя сказано, чтобы ты был дружелюбным, чтобы ты для получения благодати был смиренным и кротким, чтобы ты жаждал изменения и духовного совершенства. Часто «очень ранимый» в духовной жизни человек означает «очень тщеславный» и несмиренный. Невозрожденные люди не могут своими делами в полноте прославить Бога, потому что они «**закону Божьему не покоряются, да и не могут**» (Рим.8:7). Когда мы имеем правильные мотивы, мы будем иметь радость и никогда не будем унывать при свершении добрых дел. Этой радостью и вдохновением мы помогаем открывать сердца людей для их исправления Богом. Для того, чтобы помочь человеку, надо полюбить его и своей любовью указать ему на Господа. Человек не может кардинально исправить характер другого человека, это делает Бог. «*Самая великая привилегия которую Бог дал человеку – это привилегия быть причиной добрых перемен в чьей-то жизни», —* писал Блез Паскаль.

 Бог так высоко ценит добрые дела в вере, потому что мы «**созданы во Христе Иисусе нас на добрые дела**» (Еф.2:10). Дела любви должны стать нашей неотъемлемой природой, потребностью нашей души. Добрые дела являются лицом христианина, его сердцем, о чем Писал Апостол Петр: «**Возлюбленные! прошу вас, как пришельцев и странников, удаляться от плотских похотей, восстающих на душу, и провождать добродетельную жизнь между язычниками, дабы они за то, за что злословят вас, как злодеев, увидя добрые дела ваши, прославили Бога в день посещения**» (1Пет.2:11,12). Сам Господь Иисус Христос проиллюстрировал истинную природу Божьих дел в послушании Отцу и в исполнении Его воли. Он говорит: «**Отче! Прославь имя Твое**» (Ин.12:28) и еще говорит о послушании Отцу: «**Я всегда делаю то, что Ему угодно**» (Ин.8:29).

 При совершении добрых дел Писание говорит нам о том, чтобы мы не унывали, если кто-то не замечает сделанного добра, все видит Бог, Который определяет наше благословение здесь и наше будущее. Слово Божье указывает также и на приоритет добрых дел: «**Делая добро, да не унываем, ибо в свое время пожнем, если не ослабеем. Итак, доколе есть время, будем делать добро всем, а наипаче своим по вере**» (Гал.6:9-10).

 Именно носителям истинного добра Бог скажет: «34 **Тогда скажет Царь тем, которые по правую сторону Его: приидите, благословенные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от создания мира**». Эти истинные дети Божьи являются кроткими и скромными, они делали добро и не замечали этого, это было их природой, они не могли иначе. Поэтому они удивлены и спрашивают: «**Господи! когда мы видели Тебя…»?** И Господь отождествляет действие по отношению к меньшим братьям Его как действие по отношению к Нему: «**Так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне**». Какая огромная радость, какое ободрение и утешение для нас в этих словах! Добром мы служим Самому Господу, оно никогда не бесследно, оно славит Отца и совершенствует нас. Люди могут не оценить добро, даже попрать добрые поступки, но Бог не делает ошибок и все оценит правильно.

 Совсем иную картину мы наблюдаем у тех, которые по левую сторону. Они ***удивлены***, что осуждены за бездействие. «41 **Тогда скажет и тем, которые по левую сторону: идите от Меня, проклятые, в огонь вечный, уготованный диаволу и ангелам его:** 42 **ибо алкал Я, и вы не дали Мне есть; жаждал, и вы не напоили Меня;** 43 **был странником, и не приняли Меня; был наг, и не одели Меня; болен и в темнице, и не посетили Меня.** 44 **Тогда и они скажут Ему в ответ: Господи! когда мы видели Тебя алчущим, или жаждущим, или странником, или нагим, или больным, или в темнице, и не послужили Тебе?** 45 **Тогда скажет им в ответ: истинно говорю вам: так как вы не сделали этого одному из сих меньших, то не сделали Мне.** 46 **И пойдут сии в муку вечную**…».

 Формула оправдания: «Я хороший, потому что ничего худого не сделал, я просто верю и все» не сможет никому помочь перед судом Господа по двум причинам: 1) всякий человек грешен, совершает много грехов и может спастись только по милости Божьей через веру; 2) Божьи мерки отличаются от человеческих, потому что Бог смотрит в сердце, Бог судит по тому, что сделали, а не потому, что не сделали. Часто за этим «верю и все», или «верю, как понимаю и могу» скрывается лукавство и человеческая лень. Такое понимание есть неверное понимание благодати, оно называется «дешевой благодатью». Подверженные этому ложному духу люди будут искать более интеллектуального общения и проявления себя, своего «я», чем общения полезного, духовного, назидательного.Такие люди могут быть обольщены поиском чего-то новенького, как афиняне, и не замечают самых актуальных нужд ближних, своих братьев и сестер, Они скорее организуют христианский чат и будут там блистать бесполезным «интеллектуальным пустословием», чем группу благотворителей для оказания помощи нуждающимся. Будем проверять себя, братья и сестры, по какую сторону сегодня мы: по левую или по правую, потому что середины нет. Необходимо всегда помнить, что Бог поругаем не бывает, что Бог видит сердце, Бог видит все. Если мы не ходим в Господе здесь, на земле, то как мы сможем пребывать в Нем на небесах, ведь смерть не производит в нас кардинального изменения. Дела дают простор для жизни вере, а вера открывает источник для добрых дел во Христе и верные мотивы. Верующим надо возрастать в любви, доброжелательности, доброте, смирении. Но возрастать может только то, что есть в нас. Если же этого нет в нас, то надо жаждать этого, просить у Господа в молитвах, заменяя в сердце ценности мира сего на вечные Божьи ценности через покаяние.

 Принципиально важно то в этом библейском повествовании, ***что грех — это не только делать зло, но также и не делать добро***. Об этом говорят и другие тексты Писания: «**Итак, кто разумеет делать добро и не делает, тому грех**» (Иак.4:17). Вера ведет нас к спасению, но награды в вечности будут по делам: «**Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его**» (Отк.22:12). Мы читаем также в Откровении, что при смерти наши дела идут вслед за нами: «**И услышал я голос с неба, говорящий мне: напиши: отныне блаженны мертвые, умирающие в Господе; ей, говорит Дух, они успокоятся от трудов своих, и дела их идут вслед за ними**» (Отк.14:13). Пред Богом мы есть то, что сделали для Его славы или то, что могли сделать, но не сделали. Как страшно прожить жизнь только для себя!

 В притче о талантах содержится еще более суровое предупреждение: осуждены будут те, кто ***не умножал*** данные Богом возможности для добра и не увеличивал добрый плод (Мф.25:14-30). Такой человек назван «лукавым и ленивым рабом» (Мф.25:26) и как негодный раб был брошен во тьму внешнюю (Мф.25:30).

 Когда Господь учил во время Своего земного служения о Царстве Божьем, то Он кардинальным образом изменил пассивный призыв всех мудрецов мира сего (они учили ***не поступать*** с другими так, как не хочешь, чтобы поступали с тобой) на активный, созидательный, действенный призыв: «**Итак во всем, как хотите, чтобы с вами поступали люди, так поступайте и вы с ними, ибо в этом закон и пророки**» (Мф.7:12), т.е. проявляйте добро на благо другим.

 Бог жаждет видеть в нас образ Христа, видеть созидание и развитие, видеть Свою славу, видеть искреннюю любовь к Нему и к ближним, видеть веру, действующую любовью. И для этого важно постоянное развитие, движение вперед, жажда духовного совершенства. Наши слова, мысли и действия должны быть по воле Божьей. Жизнь без плода добрых дел является главной уликой бесплодного и мертвого христианства. Всегда ***легче не совершать греха, чем творить добрые дела и исполнять волю Божью во всей полноте и красоте Божьей любви***:

 легче не совершать физическое убийство человека, но сложнее любить каждого и даже врагов, сложнее не убивать мыслями, подозрениями, словами, завистью, недоброжелательностью, противостоянием;

 легче не воровать деньги и имущество у других, но тяжелее не воровать время у себя и у Бога для добрых дел, для свершений во славу Божью, легче не отнимать одежду и пищу у людей, чем одеть бедного и накормить голодного;

 легче не изменять жене, но труднее любить ее так, как Христос возлюбил Церковь, труднее сделать ее счастливой в браке, труднее явить образец любви и святости детям и воспитывать их в учении и наставлении Господнем, труднее жить для ее блага во славу Божью;

 легче постоянно ходить на служение и умиляться пением, где говорится, что «все Иисусу отдаю я», но тяжелее отдать в жизни Господу то, что ты постоянно оставляешь для себя, с чем ты не можешь расстаться и что удаляет тебя от Спасителя, тяжелее изменить хоть чуть-чуть свой характер и возрастать в добродетелях и в вере;

 легче один раз помочь человеку в горе, но труднее постоянно радоваться его успехам, его более чистому сердцу, его дарованиям;

 легче честно и вовремя платить налоги, но труднее щедро жертвовать на дело Божье, легче сделать показные пожертвования, чтобы видели люди, но труднее пожертвовать последние средства так, чтобы левая рука не видела, что делает правая;

 легче задавать сложные вопросы служителю о том, что он сделал для блага того или иного нуждающегося в духовной помощи человека, но тяжелее пойти и оказать ему помощь, тяжелее держать пост и совершать молитвы и за пастора, и за паству, легче обличать, чем созидать и решать проблемы;

 легче не говорить худых слов и не осуждать ближних, но тяжелее заграждать уста сплетникам и тем, кто осуждает;

 легче быть в приятном общении в сообществе верующих, но тяжелее пойти и свидетельствовать падшим;

 легче один раз поехать с евангелизацией на Крайний Север, окунувшись в романтику сложностей и неизведанного, но тяжелее каждодневно свидетельствовать жизнью любви своим соседям и ближним.

 Большой грех — не видеть в людях образ Христа. Мы не сможем по-настоящему любить ближнего, если не любим Господа, мы не сможем проявить истинную любовь к ближнему, если не видим в ближнем Христа. Что при этом примечательно: чем человек добрее, умнее и созидательнее, тем больше он замечает и открывает подобные качества в других людях. Важно смотреть на людей глазами Христа и видеть в них самое лучшее. Мы можем принести великую славу Отцу, избирая действенную любовь друг к другу, любя ближнего «**не словом и языком, но делом и истиною**» (1Ин.3:18) и видя лик Господа в каждом человеке. Во всяком деле, во всяком слове ищи не того, чтобы показать себя, а ищи созидания в церкви, мира, единства и смиренномудрия.

«**Итак, будем искать того, что служит к миру и ко взаимному назиданию**», — призывает Апостол Павел (Рим.14:19). Если твое слово не созидает, а разрушает, то лучше помолчи; если ты чего-то не понимаешь, то лучше не давай оценок; если ты не знаешь, как поступить по отношению к служителю Божьему, то поступай по смирению пред ним и послушанию ему и не бери на себя роль судьи, которая принадлежит только Богу.

 Несмотря на все недостатки, люди более всего нуждаются в действенной любви и доброте. Христос умер за всех, чтобы мы изменили себя с помощью силы Духа Божьего, чтобы мы примирились с Ним и жили для правды и добра. Справедливо заметил Марк Твен: «*Доброта — это то, что может услышать глухой и увидеть слепой*». Господь обвиняет бездействие, обвиняет упущенные возможности для проявления добра и прославления Отца Небесного, обвиняет то, что многие не увидели в человеке, созданном по образу Божьему, образ Христа. Господь осуждает людей не потому, что они делали явные и видимые грехи, а потому, что не делали добра, когда могли делать. Если бы каждый из нас посчитал, сколько в нашей жизни мы упустили чудных возможностей послужить добром людям и прославить Отца Небесного! Но Господь милует нас и ждет от нас того, чтобы мы подтвердили свое звание детей Божьих, чтобы мы каждое мгновение нашей жизни наполняли вечностью, чтобы богатели не в себя, а в Бога и уже здесь собирали себе сокровища на небесах.

 Некоторые скажут: «В мире столько много нужд, разве можем мы всем помочь?». Не надо всем, помоги хотя бы одному, хотя бы своему по вере. Ты не можешь помочь всем, но ты можешь постоянно совершать те добрые дела, которые ты можешь делать. Разве не в наших силах сделать так, чтобы в церкви не было остро нуждающихся? Разве не в наших силах самим содержать некоторых миссионеров? Разве не в наших силах самим содержать детскую благотворительную музыкальную школу и свидетельствовать этим о славе Божьей?! Разве не в наших силах, чтобы жертвовать на дело Божье не менее десятой части доходов? Будем помнить, что Бог видит не только то, что мы отдаем, но и то, сколько можем отдать.

 Христос фокусирует наш взгляд на земных нуждах и как бы говорит: «Поймите, наконец, что в голодном нахожусь Я, в нагом нахожусь Я, в темнице нахожусь Я, милостыню прошу Я». *Всем известна яркая притча о том, как одна женщина ждала Господа, а к ней приходили то нищий, то голодный, то нуждающийся в добром слове юноша. Она говорила: «Подождите немного, не сейчас, я жду очень высокого Гостя». А когда поздно вечером пришел Христос и постучал в дверь, она спросила Его, почему Он так долго шел. Он ответил: «Я трижды приходил к тебе в образе нищего, голодного и в образе юноши, но ты не узнала Меня*». Есть и библейский пример такого посещения Божьими Ангелами Авраама в образе обычных странников, которые сообщили ему о будущем рождении сына Исаака (Быт.18:2-16). В Послании к Евреям мы читаем об этом: «**Страннолюбия не забывайте, ибо через него некоторые, не зная, оказали гостеприимство Ангелам**» (Евр.13:2). Всякая ситуация в нашей жизни не случайна, но есть испытание Божье для нас.

 Господь говорит на суде праведникам: «**Так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне**» и направляет их в жизнь вечную, а также говорит беспечным: «**Так как вы не сделали этого одному из сих меньших, то не сделали Мне**», посылая их в муку вечную. Господь для того и пришел на землю, чтобы изменить нас и научить жить по законам любви и добра, это Его конечная цель, и так будет в Царстве Божьем.

 Христос не требует от нас чего-то сверхъестественного, но говорит о самых простых земных нуждах: накормить голодных, напоить жаждущих, принять странников, одеть нагих, посетить больных и тех, кто в трудных обстоятельствах. Это не означает, что этих дел достаточно для проявления истинной и живой веры, но это означает, что если мы не делаем даже этого, то мы — мертвые христиане и формальные верующие. Об этом Господь говорил ранее: «**Ибо если вы будете любить любящих вас, какая вам награда? Не то же ли делают и мытари? И если вы приветствуете только братьев ваших, что особенного делаете? Не так же ли поступают и язычники? Итак будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный**» (Мф.5:46-48). Нам так важно всегда держаться правды, веры и действенной любви.

 Господь пришел на эту землю не к здоровым, но к больным, Он пришел не судить мир, а спасти грешных, Он пришел не разрушать созданное, а созидать Царство Божье. Чего стоило бы наше христианство и наша вера, если бы Господь только учил о любви, но не проявил ее нам; если бы Он говорил об опасности греха, но не победил бы грех Своей смертью на кресте; если бы Он учил глаголам вечной жизни, но Сам не исполнял их; если бы Он говорил о предстоящих страданиях, но в самую тяжкую минуту сошел бы с креста? Дорогие братья и сестры, давайте будем подражать Христу в Его деяниях. И если мы сегодня бездействуем и упускаем одну возможность за другой, чтобы послужить добром, то мы очень опрометчиво и беспечно относимся к вечной жизни и не понимаем природы Христа, воплощающую в себе и любовь, и святость, и милость, и справедливость. Самым опасным положением сегодня может стать такое, когда мы привыкаем к бездействию, когда оно нам нравится, когда оно нам в радость, когда мы не понимаем, что не видеть образ Христа в человеке — это грех. Слово Божье предупреждает нас: «**Желаем же, чтобы каждый из вас, для совершенной уверенности в надежде, оказывал такую же ревность до конца, дабы вы не обленились, но подражали тем, которые верою и долготерпением наследуют обетования**» (Евр.6:11,12).

 Давайте сегодня будем взирать в вечность и на то воздаяние в Царстве Божьем, которое мы сегодня имеем по вере, живущей и движущейся делами любви и милосердия: и пойдут «**праведники в жизнь вечную**». Будем просить Господа постоянно возбуждать напоминанием нам о добрых делах, которые животворят веру. «**Бог же мира, воздвигший из мертвых Пастыря овец великого Кровию завета вечного, Господа нашего Иисуса Христа, да усовершит вас во всяком добром деле, к исполнению воли Его, производя в вас благоугодное Ему через Иисуса Христа. Ему слава во веки веков! Аминь**» (Евр.13:20).

 Итак, отметим **в заключение**:

 ***Бог дает награду за действенную веру и проявленное добро к детям Божьим и посылает в ад за пассивность и бездействие по отношению к*** ***ближнему***. Для того, чтобы иметь праведную жизнь по вере и пребывать в живой вере, необходимо:

1. Оживотворять и украшать свою веру добрыми делами для ближних во славу Божью.

2. Видеть в каждом человеке образ Христов, видеть в каждом труждающемся и обремененном человеке Христа и служить Господу через делание добра людям, особенно своим по вере.

3. Жить и поступать соответственно тому, что ценно для Господа, осознавая, что Бог прославляется в действии, а не в бездействии, что наши добрые дела, словно свет, прославляют не нас, а Отца Небесного и указывают всем на источник любви и света, которые ведут в вечность.

 Итак, ***приобретайте Царство Божье верой, которая действует добром и любовью к ближнему и которая видит образ Христа в каждом человеке***. Аминь.